VRAI SENS
DU SYSTÉME
DE LA
NATURE.

K.

528. l.y

VERMENTS WELLING

Melashusi M

LE Gal 8. T. C

# VRAI SENS

# DU SYSTÉME

DELA

# NATURE,

Ouvrage posthume de M. HELVETIUS.



A LONDRES.

M. DCC. LXXIV.





## AVANT-PROPOS.

'Hom ME voulant, pour sonnes de sa sphere, il tenta de s'élancer au-delà du monde visible. Il négligea l'expérience, pour se repaûtre de conjectures. Il n'osa cultiver sa raison, contre laquelle on sut le prévenir de bonne heure. Il prétendit connoître son sont dans une autre vie,

#### ij AVANT-PROPOS.

avant de se rendre heureux dans celle-ci.

Le but de l'Auteur est de ramener l'homme à la nature, de lui rendre la raison chere, de dissiper les
ombres qui lui cachent la seule voie
propre à le conduire au bonheur qu'il
desire ... de présenter des réslexions utiles au repos & au bien-être
des hommes, favorables aux progrès
de l'esprit. ...

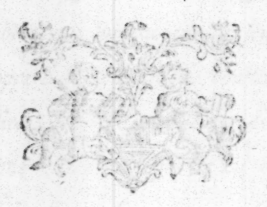
Loin de vouloir briser pour lui les nœuds sacrés de la morale, il prétend

# AVANT-PROPOS. iij les resserrer davantage, & placer sur les Autels la Vertu, qui, seule, mérite les hommages de tous les hommes.



# AVANT-PROPOS. ij

les ressoner davantage, & placer sur les les Autels la Veren , qui , seule , mérite ses hommages de tous ses hommas.



it A.



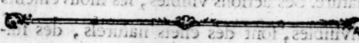
tomos nous formet

# VRAI SENS

# DUSYSTÉME

phylique, confice Los Que ins points de

# NATURE.



#### CHAPITRE PREMIER.

vente, n'est qu'une confoquence nécessaire de l'estence qu'une confoquence qui est propre. Toutes nos

'Homme est llouvrage de la nature; il est dans la nature; il est soumis à ses loix; il ne peut s'en affranchir,

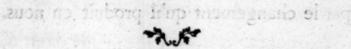
A iij

il ne peut pas même par la pensée en sortir....

Pour un être formé par la nature, il n'est rien au-delà du grand tout dont il fait partie.... Les êtres qu'on suppose au-dessus de la nature, ou distingués d'elle, sont des chimeres dont nous ne pouvons nous former des idées réelles.

L'homme est un être purement physique. L'homme moral n'est que l'homme physique, considéré sous certains points de vue : son organisation est l'ouvrage de la nature. Ses actions visibles, ses mouvements invisibles, sont des essets naturels, des suites de son méchanisme. Tout ce qu'il a inventé, n'est qu'une conséquence nécessaire de l'essence qui lui est propre. Toutes nos idées sont dans le même cas. L'art n'est que la nature agissante à l'aide des instruments qu'elle a faits.... Tout est impulsion de la nature.

C'est à la physique & à l'expérience que l'homme doit recourir dans toutes ses recherches. . . La nature agit par des loix fimples. Quittons l'expérience, notre imagination nous égare. C'est faute d'expérience, qu'on s'est formé des idées imparfaites de la matiere.... La paresse trouve fon compte à se laisser guider par l'exemple, par la routine, par l'autorité, plutôt que par l'expérience qui demande de l'activité, & par la raison qui demande de la réflexion. Delà cette aversion pour ce qui s'écarte des regles ordinaires, ce respect pour les institutions de l'antiquité. C'est l'inexpérience qui produit la crédulité. Consultons l'expérience, contemplons l'univers; il ne nous offre que de la matiere & du mouvement.





#### CHAPITRE IL

Du Mouvement & de son Origine.

IL n'y a que le mouvement qui établisse nos rapports entre nos organes & les êtres qui sont an dedans ou hors de nous.

Une cause est un être qui en met un autre en mouvement, ou qui produit quelque changement en lui. L'effet est le changement qu'un corps produit dans un autre à l'aide du mouvement.

De quelque maniere qu'un corps agisse fur nous, nous n'en avons connoissance que par le changement qu'il produit en nous.

Ce n'est que par les actions que nous ju-

geens des mouvements intérieurs, des penfées, des actions, des autres sentiments. Quand un homme fuit, nous jugeons qu'il a peur.

Le mouvement des corps est toujours la suite nécessaire de leur essence. Chaque être a des loix de mouvement qui lui sont propres.

Tout est mouvement dans l'univers. L'essence de la nature, est d'agir. Tous les êtres ne sont que naître, s'accroître, décroître, & se dissiper: Les pierres, le ser, &c. tout agit. La pierre qui pese sur la terre, la presse agit sur elle. C'est par le mouvement que notre odorat est frappé des émanations des corps les plus compacts.

Ce mouvement, la nature l'a reçu d'ellemême, puisqu'elle est le grand tout au-delà duquel rien ne peut exister. Ce mouvement est de l'essence de la matiere. Elle se meur de sa propre énergie. Elle a ses propriétés, suivant lesquelles elle agit.

Pour supposer une cause qui a mis la matiere en mouvement, il faut supposer qu'elle a pu commencer d'exister; ce qui n'est pas possible. Car si la matiere ne peut totalement s'anéantir ou cesser d'exister, comment comprendra-t-on qu'elle ait pu jamais commencer?

D'où est donc venue la matiere? elle a toujours existé. D'où est venu le mouvement de la matiere? Elle a dû se mouvoir de toute éternité; le mouvement étant une suite de son existence, de son essence, & l'existence supposant des propriétés dans la chose qui existe. Dès qu'elle a ses pro-

priétés, ses façons d'agir doivent découler nécessairement de sa façon d'être. Des qu'un corps a de la pesanteur, il doit tomber.

De la Matter & de fes Mouvements.

Est an mouvement seul que sont dus les mouvement dus changement seul authoritée de mouvement que cent ce que sont le product s'altere, s'accour, & 1c denuité

If the fair a faire du mouvement une transmire parties de la matiere, un commodé des melécules de la matiere. Ces moiscules le différent, pour former enfaite des faires nouveaux. Un corps nouveir un sur sur corps du beur d'un certain transs, tout eaud à la maffe platerale les éléments qu'il en certain transs, par seu contra card à la maffe platerale les éléments qu'il en certain transs.



# do CHAPTTRE THE Computer of the Computer of the Computer of the Charles of the Ch

De la Matiere & de ses Mouvements.

C'Est au mouvement seul que sont dus les changements, les sormes, les modifications de la matiere. C'est par le mouvement que tout ce qui existe se produit, s'altere, s'accroît & se détruit.

Il se fait à l'aide du mouvement une transmigration, un échange, une circulation continuelle des molécules de la matiere. Ces molécules se dissolvent, pour former ensuite des êtres nouveaux. Un corps nourrit un autre corps. Au bout d'un certain temps, tout rend à la masse générale les éléments qu'il en a empruntés. La nature, par ses com-

binaisons, enfante des soleils. Le mouvement dispersera peut-être un jour les parties dont il a composé ces masses merveilleuses, que l'homme, dans le court espace de son existence, ne fait qu'entrevoir en passant.

à 10us les Erres. De l'Auraction & de la Répulsion; de la Force

Uand notes edies comme naturels.
Voyons nous qui cliet inufité fans découvrir la canté, nous avons recours à notre inagin n'on. Elle nous creç des chimeres.

Dans la nature, il ne peut y avoir cependant que des caufes & des effers naturels. Tous les mouvencuts finvent des loix confitantes & nécellaires. Si nous ne les appercevens pas, peuvent-nous intants en con-



#### oup CHAPITRE TOUNG

Phonune, dans le

Des Loix du Mouvement communes à tous les Êtres. De l'Attraction & de la Répulsion; de la Force d'inertie, de la Nécessité.

Q Uand nous voyons la cause qui agit, nous regardons ses effets comme naturels. Voyons-nous un effet inusité sans découvrir la cause, nous avons recours à notre imagination. Elle nous crée des chimeres.

Dans la nature, il ne peut y avoir cependant que des causes & des effets naturels. Tous les mouvements suivent des loix constantes & nécessaires. Si nous ne les appercevons pas, pouvons-nous jamais en conrelle? ving afficacion nece a eldifficiari sorot

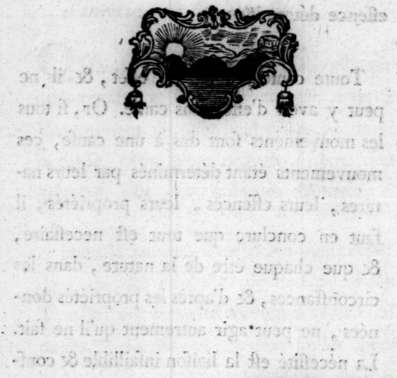
Le but visible de tous les mouvements des corps, est de conserver leur existence actuelle, d'attirer ce qui est favorable, de repousser ce qui peut nuire. Dès qu'on existe, on éprouve les mouvements propres à une essence déterminée.

Toute cause produit un effet, & il ne peut y avoir d'effet sans cause. Or, si tous les mouvements sont dus à une cause, ces mouvements étant déterminés par leurs natures, leurs essences, leurs propriétés, il saut en conclure que tout est nécessaire, & que chaque être de la nature, dans les circonstances, & d'après les propriétés données, ne peut agir autrement qu'il ne fait. La nécessité est la liaison infaillible & cons-

CHAPITRE

fante des causes avec leurs effets; & cette force irrésistible, cette nécessité universelle, n'est qu'une suite de la nature des choses, en vertu de laquelle tout agit par des loix immuables.

actuelle, d'amirer ce qui est favorable, de repouller ce qui peut shire. Dès qu'on existe, on éprouve les mouvements propres à une



CHAPITRE



#### CHAPITRE V.

De l'Ordre & du Désordre, de l'Intelligence, du Hasard.

LA vue des mouvements réglés de l'univers, sit naître dans l'esprit des hommes l'idée de l'ordre. Ce mot n'exprime qu'une chose relative à nous. L'idée d'ordre & de défordre, ne prouve pas qu'ils existent dans la nature, puisque tout y est nécessaire. Le défordre pour un être, n'est que son passage à un ordre nouveau, à une nouvelle saçon d'exister. Si ce passage est rapide, ce désordre est plus grand pour nous. C'est ainsi que la mort devient à nos yeux le désordre le plus sensible. Elle ne sait pourtant que

changer notre essence, nous n'en sommes pas moins soumis à l'ordre du mouvement.

Nous appellons intelligence, le pouvoir d'agir suivant un but que nous connoissons dans l'Etre à qui nous l'attribuons. Nous la resusons aux êtres qui n'agissent point à notre maniere.

Nous attribuons au hasard, tous les essets dont nous ne voyons point les liaisons avec leurs causes... Dès que nous voyons ou croyons voir de l'ordre, nous l'attribuons à une intelligence, qualité empruntée de nous-mêmes & de notre saçon d'être affectés.

Un être intelligent, c'est un être qui pense, qui veut, qui agit pour parvenir à une sin. Il faut pour cela des organes, & un but semblables aux nôtres. Si la nature

à un ordre neurosiu, à une lu

étoit gouvernée par une intelligence, il lui en faudroit autant, parce que sans organes il ne peut y avoir ni perception, ni idées, ni intuition, ni pensées, ni volonté, ni plan, ni actions. La matiere prend de l'action, de l'intelligence, de la vie, quand elle est combinée de certaines façons.





#### CHAPITRE VI.

maintelland, mi pentes, ni volunta, mi

De l'Homme; de sa Distinction en Homme moral & en Homme physique; de son Origine.

L'Homme est à chaque instant soumis à la nécessité. Son tempérament ne dépend point de lui. Il inslue pourtant sur toutes ses passions. Son sang plus ou moins abondant & échaussé, ses ners plus ou moins relâchés, les aliments qui le nourrissent, l'air dissérent qu'il respire, tout agit sur lui.

L'homme est un tout organisé, composé de dissérentes matieres, qui agit en raison de ses propriétés. La difficulté de connoître

1 5

ce qui cause ses mouvements, ses idées, lui a fait diviser son être en deux natures. Il a inventé des mots, ne pouvant connoître les choses.

L'homme est une production de la nature, comme tous les autres. Mais d'où est-il venu? Nous manquons d'expérience pour résoudre cette question.

A-t-il été produit de toute éternité? N'estce qu'une production instantanée de la nature? L'un & l'autre est également possible. La matiere est éternelle; mais ses combinaisons & ses formes sont passageres. Il est probable que l'homme est une production faite dans le temps, particuliere à notre globe, sur lequel les autres productions, les hommes mêmes, varient en raison de la dissérence des climats. Il naquit, sans doute, mâle & femelle, & existera tant que la co-ordination du globe avec lui subsistera. Si elle venoit à cesser, l'espece humaine se-roit place à des êtres nouveaux, propres à se co-ordonner avec les qualités qu'il auroit alors.

Parler de Divinité & de création, c'est dire qu'on ignore l'énergie de la nature, qu'on ne sait pas comment elle a pu produire les hommes.

L'homme n'a point de raisons pour se croire un être privilégié dans la nature. Il est sujet aux mêmes vicissitudes que ses autres productions. L'idée de son excellence n'est fondée que sur la prédilection qu'il a pour lui.





### CHAPITRE VII.

De l'Ame, & de sa Spiritualité.

CE qu'on appelle notre ame, se meut avec nous. Or, le mouvement est une propriété de la matiere. Cette ame se montre encore matérielle, dans les obstacles invincibles qu'elle éprouve de la part des corps. Si elle fait mouvoir mon bras, quand rien ne s'y oppose, elle ne le fera plus, si on le charge d'un trop grand poids. Voilà donc une masse de matiere qui anéantit l'impulsion donnée par une cause spirituelle, qui, n'ayant point d'analogie avec la matiere, devroit ne pas trouver de difficulté de la part de la matiere.

Le mouvement suppose de l'étendue, de la solidité dans la substance qui se meut; ainsi dès qu'on attribue de l'action à une cause, il faut la regarder comme matérielle.

Lorsque mon corps se meut en avant, mon ame ne reste point en-arriere. Elle a donc une qualité commune avec mon corps, & propre à la matiere. Elle fait partie du corps, en éprouve toutes les révolutions. Elle passe par l'état d'enfance, de soiblesse, partage ses plaisirs, ses peines, donne des signes d'engourdissement, de décrépitude & de mort. L'ame n'est que le corps luimême, envisagé relativement à quelques-unes de ses sonctions.

Qu'est-ce qu'une substance qui n'est rien de ce que nos sens nous mettent à portée

de connoître? un être qui, n'étant point matiere, agit sur la matiere? Comment le corps peut-il renfermer, contraindre un être fugitif qui échappe à tous les sens?





#### CHAPITRE VIII.

Des Facultés intellectuelles. Toutes font dérivées de la Faculté de sentir.

S Entir, est cette façon d'être remué, propre à certains organes des corps animés, occasionnée par la présence d'un objet matériel. La sensibilité est le résultat d'un arrangement propre à l'animal : les organes se communiquent réciproquement les impressions.

Toute sensation est une secousse donnée à nos organes; toute perception, une secousse propagée jusques à notre cerveau; toute idée, l'image de l'objet à qui la sensation & la perception sont dues. Si donc nos sens ne

sont remués, nous ne pouvons avoir ni sensations, ni perceptions, ni idées.

La mémoire produit l'imagination. On se fait un tableau de ce qu'on a vu. On se transporte, par l'imagination, à ce qu'on ne voit pas.

Les passions sont des mouvements de la volonté déterminée par les objets qui la remuent, en raison composée de notre façon d'être.

Toutes les facultés intellectuelles qu'on attribue à l'ame, sont des modifications dues aux objets qui frappent les sens. Delà le tremblement dans les membres, quand le cerveau est affecté par le mouvement qu'on appelle crainte.



#### CHAPITRE IX.

De la Diversité des Facultés intelleetuelles. Elles dépendent des Causes physiques, ainsi que leurs qualités morales. Principes naturels de la Sociabilité, de la Morale & de la Politique.

LE tempérament décide des qualités intellectuelles. C'est de la nature, de nos parents, que nous tenons ces qualités. La nourriture, la qualité de l'air, le climat, l'éducation, les idées qu'on nous présente, en déterminent l'espece.

En faisant notre ame spirituelle, on lui

administre des remedes impropres. C'est du tempérament qu'il faut s'occuper. Il peut être corrigé, altéré, modisié.

L'esprit est une suite de la sensibilité physique. C'est une facilité que quelques êtres ont de saisir promptement l'ensemble & les rapports des objets.

C'est à l'aide de l'expérience qu'on peut pressentir des essets qu'on n'a point encore éprouvés. Delà la prudence, la prévoyance.

La raison, est la nature modifiée par l'expérience.

Le but de l'homme est de se conserver & de rendre son existence heureuse. L'expérience lui apprend que les autres lui sont nécessaires. Elle lui indique la façon de les saire concourir à ses desseins. Il voit ce qui

riences lui donnent l'idée du juste & de l'injuste. La vertu comme le vice ne sont point fondés sur des conventions, mais sur les rapports qui sont entre les êtres de l'espece humaine.

Les devoirs des hommes entre eux, dérivent de la nécessité d'employer les moyens qui tendent à la fin que leur nature se propose. C'est en concourant au bonheur d'autrui, que nous l'engageons à faire le nôtre.

L'homme, pour trouver le bonheur, doit ménager ses plaisirs, & se refuser tous ceux qui pourroient se changer en peines.

La Politique devroit être l'art de diriger les passions des hommes vers le bien de la société. La loi ne doit avoir pour objet que de diriger de même leurs actions au bien de la fociété.

Les passions ont toujours le bonheur pour objet : elles sont légitimes & naturelles, & ne peuvent être appellées bonnes ou mauvaises que d'après leurs influences sur les êtres de l'espece humaine. Pour les diriger à la vertu, il faudroit montrer aux hommes des avantages dans la pratique de la vertu.





#### CHAPITRE X.

Notre Ame ne tire point ses idées d'elle-même. Il n'y a point d'Idées innées.

SI nous ne pouvons avoir d'idées que de substances matérielles, comment supposer que la cause de nos idées puisse être immatérielle?

On nous oppose les songes; mais, durant le sommeil, notre cerveau est rempli d'une soule d'idées que la veille lui a sournis. C'est toujours la mémoire qui produit l'imagination. La cause des songes est tellement physique, qu'ils sont souvent produits par des aliments, aliments, des humeurs, des fermentations, peu analogues à l'état falubre de l'homme.

Les idées qu'on croit innées, sont celles qui nous sont familieres, & qui se sont comme identissées avec nous; mais elles nous sont toujours venues par les sens. Elles sont l'effet de l'éducation, de l'exemple, de l'habitude. Telles sont les idées de Dieu, qui ne sont visiblement dues qu'aux peintures qu'on nous a faites.

De même nos idées en morale ne sont que le fruit de l'expérience. Les sentiments d'amour des peres, meres, enfants, sont les effets de la réflexion & de l'habitude.

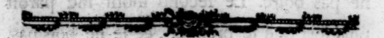
Toutes les idées, les notions des hommes, font acquises. Les mots beauté, intelligence, ordre, vertu, douleur, plaisir, sont pour moi vuides de sens, si je n'en fais la comparaison avec d'autres objets. Il faut avoir senti avant de juger, & le jugement est le fruit de la comparaison.

quimons four finalities, its years from com-



De milme nos idace en morale ne tons que lo huit de l'experience i les samments d'ameur dis perces, méros, entants, familes effers de la réflexion. Se de l'habitudes and la réflexion. Se de l'habitudes and la réflexion.

Toures los idées, les notions des hommes, out font acquilée. Les mots besure, intelligen- en ce, ordres, verra, douleurs plaier, fant pour



## CHAPITRE XI.

## Du Système de la Liberté de l'Homme.

L'Homme est un être physique, soumis à la nature, & par conséquent à la nécessité. Nés sans notre aveu, notre organisation ne dépend point de nous, nos idées nous viennent involontairement. Notre action est une suite de l'impulsion d'un motif quelconque.

J'ai soif, je vois une sontaine, il m'est impossible de ne pas avoir la volonté de boire. J'apprends que cette eau est empoisonnée, & je m'abstiens d'en boire. Diration que je suis libre? La soif me déterminoit nécessairement à boire. La découverte du poison, me détermine nécessairement à

ne pas boire. Le second motif me paroît plus fort que le premier, & je ne bois pas. Mais, dira-t-on, un imprudent boira. Alors la premiere impulsion se trouvera la plus forte. Dans l'un ou dans l'autre cas, ce sont deux actions également nécessaires. Celui qui boira, est un insensé; mais les actions des insensés sont aussi nécessaires que celles des autres.

On peut parvenir, il est vrai, à engager un débauché, à changer de conduite. Cela signisse, non qu'il est libre, mais qu'on peut trouver des motifs assez puissants pour empêcher l'esset de ceux qui agissoient sur lui auparavant.

Le choix ne prouve point la liberté de l'homme; son embarras ne finit que lorsque sa volonté est déterminée par des motifs suffisants, & il ne peut empêcher les motifs d'agir sur sa volonté. Est-il maître de ne point desirer ce qui lui paroît desirable? Non: mais il peut, dit-on, résister à son desir, s'il résléchit sur les conséquences. Mais est-il maître d'y résléchir? Les actions des hommes ne sont jamais libres. Elles sont les suites nécessaires de leur tempérament, de leurs idées reçues, sortisées par l'exemple, l'éducation & l'expérience. Le motif qui détermine l'homme, est toujours au-dessus de son pouvoir.

Malgré leur fystème de liberté, les hommes n'ont établi leurs institutions que sur la nécessité. Si l'on ne supposoit pas des motifs capables de déterminer leur volonté, à quoi serviroit l'éducation, la législation, la morale, la Religion même? On veut donner par-là des institutions aux volontés des hommes; ce qui prouve qu'on est con

n

r

r

e

·f-

0-

es

vaincu qu'elles agiront fur leur volonté. Ces institutions sont la nécessité montrée aux hommes. mais il pour discon semmes

La nécessité qui regle tous les mouvements du monde physique, regle aussi tous ceux du monde moral, où tout est par conséquent soumis à la fatalité. nérament, de leur

par l'exemple, l'éducadon les l'exercience

Le motif qui dérensine l'amoure, eff pa-



Malgré leur in affi ines n'our établ

in nécessiré. Si l'on no filapor tapas des motifs capables de déterritéer Leg volonoi. a quoi ferviroit I'd iscarioni . In the Charles . la morale, la lite gion na mon and and

donner par la cles information continues de hommes, ce qui prouve eaten et con



#### CHAPITRE XII.

Examen de l'Opinion qui prétend que le Système du Fatalisme est dange-

SI toutes les actions des hommes sont nécessaires, de quel droit, dira-t-on, punir les actions mauvaises? On ne punit point celles où la volonté n'a point de part.

La société est un assemblage d'êtres sensibles, susceptibles de raison, qui desirent le bien-être, & qui craignent le mal. Il n'en faut pas davantage pour les engager à concourir au bien général. Cette nécessité est de nature à faire impression sur tous les hommes. Les méchants sont des insensés, contre lesquels les autres sont en droit de se garantir. La folie est un état involontaire & nécessaire. Cependant on prive les soux de leur liberté. Au reste, c'est à la société à ne pas saire naître les penchants qu'elle punit ensuite. Les voleurs, sont ceux qu'elle a souvent privés des moyens de sub-sister.

Soumettre tout à la nécessité, c'est, diron, détruire les notions que nous avons du juste & de l'injuste, du bien & du mas. Non: quoique l'homme agisse nécessairement, ses actions sont justes, bonnes, relativement à la société, quand elles tendent au bien de cette société. Tous les hommes sentent qu'il existe une façon d'agir, qu'ils sont sorcés d'aimer dans leurs semblables. C'est sur notre propre essence que sont sondées les idées du plaisir & de la douleur, du vice & de la vertu. Ainsi le satalisme ne tend point à enhardir au crime, & à étousser les remords. Les scélérats en éprouvent toujours. S'ils ont échappé long-temps au blâme & aux châtiments, ils n'en ont été ni plus heureux ni plus contents d'eux-mêmes. Des transes, des combats, des agitations perpétuelles; ni repos ni bien-être pour eux; chaque crime leur a coûté des inquiétudes cruelles, des insomnies, &c. Le système de la fatalité s'établit dans la morale, il en montre la nécessité.

Le fatalisme, dit-on, décourage l'homme, refroidit son ame, brise les nœuds qui doivent le lier à la société. Mais dépend-il de moi d'être sensible ou non? Mes sentiments sont nécessaires, dépendent de ma nature. Quand je croirois que la mort est le terme satal de tous les êtres, en serois-je

me com machan : mais c'eff

moins affecté de la perte d'une épouse, d'un fils, d'un ami?

electromor innermal no emili

Le fatalisme doit inspirer à l'homme une soumission utile, une résignation raisonnée aux décrets du sort. Il en sera plus tolérant, par l'opinion que tout est nécessaire. Il plaindra ses semblables. Il leur pardonnera. Il sera humble & modeste, puisqu'il reconnoîtra qu'il ne possede rien qu'il n'ait reçu.

La fatalité, dira-t-on, dégrade l'homme; elle en fait une pure machine: mais c'est un langage inventé par l'ignorance de ce qui constitue la vraie dignité de l'homme. Toute machine est précieuse, quand elle remplit bien les fonctions auxquelles elle est destinée. La nature n'est elle-même qu'une véritable machine, dont notre espece est un foible ressort... Que l'ame soit mortelle

ou immortelle, en admire-t-on moins l'amnoble, grande & fublime de Socrate, &c.

L'opinion du fatalisme, est avantageuse à l'homme. Son esprit ne sera point troublé par des inquiétudes inutiles. Il jouira avec mesure, parce que la douleur est la compagne nécessaire de tout excès. Il suivra le sentier de la vertu, parce que tout lui prouve que dans ce monde la vertu est nécessaire pour le rendre estimable aux yeux des autres, & content de lui-même.



sir de leur villienec. le dest d'y per-

ong ti-flow brown in the molecular allerance

er deur de affement croire fame im-

lade comme lui .... colive ou languistan-



### CHAPITRE XIII.

De l'Immortalité de l'Ame, du Dogme de la Vie future, & des Craintes de la Mort.

L'Ame suit pas à pas les dissérents périodes du corps. Elle naît avec lui; elle est soible dans l'enfance; elle partage avec le corps ses peines & ses plaisirs, saine ou malade comme lui..., active ou languissante, éveillée ou endormie. Cependant on l'a supposée immortelle.

La nature ayant inspiré aux hommes le desir de leur existence, le desir d'y persévérer leur sit aisément croire l'ame immortelle. Si ce desir est naturel, est-il une preuve de la réalité de la vie future? Nous desirons la vie du corps, & ce desir est frustré: pourquoi le desir de la vie de l'ame ne seroit-il pas frustré aussi?

L'ame n'est que le principe de la sensibilité; penser, jouir, souffrir, c'est sentir.... Ainsi quand le corps cesse de vivre, la sensibilité ne peut plus s'exercer. Il n'y a plus d'idées, quand il n'y a plus de sens. L'ame ne peut sentir que par les organes: comment sentiroit-elle après la destruction des organes?

Mais la Puissance divine, nous dira-t-on? Elle ne peut faire qu'une chose existe & n'existe pas en même-temps. Elle ne peut faire que l'ame pense sans les intermedes nécessaires pour avoir des pensées.

Malgré l'opinion d'une existence éter-

nelle, on est toujours allarmé de la destruction du corps; preuve que le réel, le présent, touche plus que l'espérance de l'avenir.

ne feroitil pas fruitre a

La seule idée de la mort révolte tous les hommes, & ils n'ont cherché qu'à la rendre plus effrayante. C'est un moment qui nous livre sans défense aux rigueurs inouies d'un Despote impitoyable. Voilà, dit on, la digue la plus forte qu'on puisse opposer aux déréglements des hommes... Mais quels effets ces notions produisent-elles sur ceux qui s'en disent ou s'en croyent persuades? Le grand nombre n'y fonge que rarement, & jamais au moment que la passion, le plaisir, l'exemple entraînent. Si ces craintes agissent, c'est sur ceux qui n'en ont pas besoin pour éviter le mal & faire le bien. Elles font trembler les cœurs honnêtes, & rien aux coeurs endurcis: plil

Quant aux incrédules, il peut y avoir des méchants parmi eux; mais l'incrédulité ne suppose pas la méchanceté. Au contraire, l'homme qui pense & qui médite, connoît les motifs d'être bon, mieux que célui qui se laisse conduire aveuglément par les motifs des autres. L'homme qui n'attend pas une autre vie, n'est que plus intéressé à prolonger son existence, & à se rendre cher à ses semblables dans la seule vie qu'il connoisse. Le dogme d'une vie suture nous empêche d'être heureux dans celle-ci. Nous languissons dans l'infortune, nous croupissons dans l'erreur, parce que nous espérons un avenir plus heureux.

On a imaginé l'avenir d'après le présent. Nous avons des plaisirs & des peines; delà un Paradis & un Enfer. Il faut un corps pour goûter ces plaisirs; delà la résurrection. Mais comment les hommes se sont-ils déterminés à croire à l'Enser? Parce que, comme un malade tient à son existence, quelque malheureuse qu'elle soit, l'homme préfere l'idée d'une existence malheureuse, à celle d'une non-existence qu'il regarde comme le plus grand des maux. D'ailleurs, cette notion sut contre-balancée par l'idée de la miséricorde de Dieu.

Les terreurs données de l'autre vie sont si fortes, que si, par une heureuse inconséquence, les nations ne dérogeoient pas dans leur conduite à ces idées désolantes; elles tomberoient dans l'abrutissement; le monde entier deviendroit un désert.

Quoique ce dogme soit un frein pour réprimer les passions, voit-on moins de méchants chez les peuples qui en sont le plus persuadés? persuadés? Ceux qui se croyent retenus par ces craintes, leur attribuent saussement ce qu'ils ne doivent qu'à des motifs plus présents, leur tempérament, leur timidité, la crainte des conséquences d'une mauvaise action. Le méchant peut-il être retenu par ces craintes d'un avenir éloigné? il ne l'est pas par les craintes du châtiment présent.

La Religion même détruit l'effet de ces craintes. La rémission des crimes rassure les méchants jusqu'au dernier moment de leur vie, & c'est un dogme opposé au premier.

L'effet de ces craintes est insuffisant. Il est accordé tel, par ceux-même qui les inspirent. Ils se plaignent que, malgré cela, les hommes n'en sont pas moins entraînés par leurs penchants vicieux. Ensin, contre un homme timide que ces craintes contiennent, il en est des millions qu'elles rendent insensés, farouches, inutiles & méchants, qu'elles détournent de leurs devoirs envers la société, qu'elles affligent, qu'elles troublent, &c.

ces analises d'un avenir di dené è il ne l'ed

pas par les Countes du chitument préfent.



มาใหม่เก็บได้เกา เราะวงห์สรว สรว 3 กรกับ

third in an in the core and the broom its

2 in the anicle of the second

The control many constitutes and the



#### CHAPITRE XIV.

L'Éducation, la Morale & les Loix suffisent pour contenir les Hommes. Du Desir de l'Immortalité; du Suicide.

N'Allons pas chercher dans un monde idéal, des motifs pour agir dans celui-ci. C'est dans la nature, dans l'expérience, dans la vérité qu'il faut chercher des remedes aux maux de notre espece, & des mobiles pour donner au cœur humain les penchants utiles au bien des sociétés.

C'est l'éducation sur-tout qui doit ensemencer nos cœurs, faire contracter aux ames des habitudes avantageuses pour l'individu & la société. Les hommes n'auront besoin ni de récompenses, ni de punitions célestes.

Le Gouvernement n'a pas besoin de fables. Les châtiments présents, les récompenses actuelles sont plus que les peines & les plaisirs d'un avenir éloigné. C'est-là ce qu'il doit employer. Mais par-tout l'homme est esclave. Il faut donc qu'il soit bas, intéressé, dissimulé, sans honneur. C'est le vice du Gouvernement. Par-tout on le trompe, on l'empêche de cultiver sa raison; il faut donc qu'il soit stupide & déraisonnable. Par-tout il voit le crime & le vice honorés. Il en conclut que le vice est un bien, & la vertu un facrifice de soi-même. Par-tout il est malheureux, par-tout il nuit à ses semblables, pour se tirer des peines. On lui montre le Ciel; mais ses regards retombent sur la terre. Il veut y être heureux à tout prix. Si le peuple étoit plus instruit & plus heureux, il ne faudroit pas le tromper pour le contenir.

Faisons-lui envisager son état actuel comme le seul où il puisse espérer d'être heureux. Au-lieu de lui parler d'un autre monde, bornons tout son espoir à celui-ci. Qu'on lui montre que ses actions peuvent insluer sur ses semblables: qu'on excite son industrie, qu'on récompense ses talents, qu'on le rende actif, laborieux, bienfaisant, vertueux; qu'on lui apprenne à sentir par-là le prix de l'affection de ses associés; qu'il connoisse les conséquences de leur haine.

Quelle que soit la crainte de la mort, les chagrins, les peines d'esprit, les disgraces nous la sont quelquesois regarder comme un port contre l'injustiee de nos semblables.

On a parlé diversement du Suicide. Quelques-uns ont cru qu'il n'étoit pas permis à l'homme de rompre le pacte qu'il a fait avec la société. Mais si nous examinons les rapports de l'homme avec la nature, nous verrons que leurs engagements ne furent ni volontaires du côté de ce dernier, ni réciproques du côté de la nature. La volonté de l'homme n'a aucune part à sa naissance; c'est contre son gré qu'il finit. Toutes ses actions sont forcées. Il ne peut aimer son être, qu'à condition d'être heureux.

Si nous considérons le pacte qui unit l'homme à la société, nous verrons qu'il est conditionnel & réciproque, qu'il suppose des avantages entre les parties contractantes. Le lien est le bien-être, Est-il tranché: l'homme est libre. Blâmeroit-on un homme qui, se trouvant sans ressources dans une Ville, iroit se plonger dans la solitude? L'homme qui meurt, ne sait que s'isoler.

La différence des opinions sur cette matiere (& les autres) est nécessaire. Le Suicide vous dira qu'en sa place, vous en auriez sait autant: mais pour être exactement en la place d'un autre, il saudroit avoir son organisation, son tempérament, ses passions; il saudroit être lui, se placer dans les mêmes circonstances, être mu par les mêmes causes. On regardera ces maximes comme dangereuses; mais ce ne sont point des maximes qui déterminent les hommes à prendre une si violente résolution. C'est un tempérament aigri par les chagrins, un vice d'organisation, un dérangement dans la machine, c'est la nécessité. La mort est une ressource qu'il ne faut point ôter à la vertu opprimée.

cette matiere (& le ine. Le Suicide yous vous en aue exaclement riez fait autar some . I fandroit avoir en la place d'un con organismien, fon tempérament, les passons; il faudroit être lul, se placer dans les mêtres circonfrances, bute mu par les mêmes, autes. On regarde a ces marámes conime dangereules; mais ce ne font point des maximes qui déterminant les bommes a prendre une fi violente Motullon. Cett + (T



## CHAPITRE XV.

Des Intérêts des Hommes, ou des Idées qu'ils se font du Bonheur.
L'Homme ne peut être heureux sans la Vertu.

L'Intérêt est l'objet auquel chaque homme, d'après son tempérament, attache son bien-être. Un même bonheur ne peut convenir à tous. Le bonheur de chaque homme est en raison composée de son organisation. Pour des êtres aussi variés, il est tout simple que ce qui fait l'objet des vœux de l'un, doit être indissérent, ou même déplaire à l'autre. Nul ne peut être juge de ce qui peut contribuer à la félicité de son semblable. Cependant, forcés de juger des actions des hommes par leurs effets sur nous, nous approuvons l'intérêt qui les anime, d'après l'avantage qui en résulte pour l'espece humaine. Ainsi nous admirons la valeur, la générosité, les talents, la vertu, &c.

Il est de l'essence de l'homme, de s'aimer, de chercher sa conservation, de rendre son existence heureuse. D'après cet intérêt, l'homme voit bientôt, à l'aide de l'expérience & de la raison, qu'il ne peut tout seul se procurer ce qui assure le bonheur de son existence. Il vit avec des êtres occupés comme lui de leur propre bonheur, mais capables de l'aider à obtenir les objets qu'il desire pour lui-même. Il voit qu'ils ne lui seront savorables que lorsque leur bienêtre s'y trouvera intéressé. Il en conclut qu'il faut que, pour son bonheur, il se con-

cilie l'approbation, l'attachement & l'affiftance de ses semblables, qu'il doit leur faire trouver des avantages à seconder ses projets. Procurer ces avantages aux êtres de l'espece humaine, c'est avoir de la vertu. L'homme raisonnable sent donc qu'il est de son intérêt, d'être vertueux. La vertu n'est que l'art de se rendre heureux soi-même de la félicité des autres. Tel est le vrai sondement de toute morale. Le mérite & la vertu sont sondés sur la nature de l'homme, sur ses besoins.

L'homme vertueux jouit à chaque inftant; il lit fur tous les visages les droits qu'il s'est acquis sur les cœurs. Le vice est forcé de céder à la vertu, dont en rougissant il reconnoît la supériorité. Si l'homme de bien languit quelquesois méprisé & sans récompense, il se console par la confiance qu'il a de la justice de sa cause. Ces appuis ne sont pas faits pour les méchants, qui ne trouvent dans leurs cœurs que soucis, regrets, remords.

I'm a ce laumaine, c'est avels de la vertu.

i increae refliamble funt done cell en de



Theman years and a chambel I

storic al light total to walker its drois

salv all mean via the samps for lyop

est form de céder à la verde, mantenarant

-coffine of recognish is therefore it from

ete de bien languit ur elegiorité mépellé

Contract of the Streetings of Road for



# CHAPITRE XVI

Les Erreurs des Hommes sur ce qui constitue le Bonheur, sont la vraie source de leurs maux. Des vains remedes qu'on leur a voulu appliquer.

R Ien n'est plus frivole que les déclamations d'une sombre Philosophie contre le desir du pouvoir, de la grandeur, des richesses, des plaisirs. Il est naturel d'aimes tout ce qui promet des avantages.

C'est sur ces avantages qu'est fondé l'autorité d'un pere sur sa famille. De même les rangs, les richesses, le genie, les falents, les sciences n'ont de droits sur nous qu'en raison des avantages qu'ils procurent. Les Rois, les Riches, les Grands, pourront nous en imposer, nous éblouir; mais ils n'ont droit sur les causes que par les bienfaits.

L'expérience nous apprend que les opinions facrées furent la fource véritable des maux du genre humain. L'ignorance des causes naturelles lui créa des Dieux. L'imposture les lui rendit terribles. Cette idée empêcha les progrès de la raison. Il vécut dans l'infortune, parce qu'on lui dit que ces Dieux le condamnoient à être misérable. Il ne songea point à rompre ses fers, parce qu'on lui sit entendre que la stupidité, le renoncement à la raison, l'engourdissement de l'esprit, l'abjection de son ame, étoient les moyens d'obtenir l'éternelle sélicité. Les Souverains, transformés pour lui en Dieux, lui parurent recevoir en naissant le droit de lui commander. La Politique devint l'art fatal de sacrisser la félicité de tous au caprice d'un seul.

Spiermal and suitally sub-amount surrors

Même aveuglement dans la science des mœurs. La Religion sonda la morale, non sur la nature de l'homme, sur ses rapports avec les autres, sur les devoirs qui en découlent nécessairement, mais sur ces rapports imaginaires entre l'homme & des Puissances invisibles. Ces Dieux, toujours peints comme des tyrans, surent les modeles de la conduite des hommes. Quand l'homme sit du mal à ses semblables, il crut avoir offensé son Dieu. Il crut en être quitte en s'humiliant devant lui, en lui faisant des présents. La Religion corrompit la morale, & ses expiations acheverent de la ruiner.

Quand elle voulut combattre les passions; ses remedes surent dégoûtants. Elle les sit passer pour divins, parce qu'ils n'étoient pas saits pour des hommes. La vertu leur parut haissable, parce qu'on la présentoit comme ennemie des plaisirs des humains. Dans l'observation de leurs devoirs, on ne leur sit voir que le sacrifice de ce qu'ils ont de plus cher, & jamais on ne leur donna des motifs réels pour faire ce sacrifice. Le présent l'emporta sur l'avenir, le visible sur l'invisible; & l'homme sut méchant, parce que tout lui dit qu'il falloit l'être pour obtenir le bonheur.

Des supertitieux attrabilaires, voyant que les objets que nous desirons ne sont pas capables de remplir notre cœur, les ont décriés comme nuisibles, comme odieux, comme abominables. Ils ont voulu que l'homme

les de la mandaine

l'homme renoncât à tout plaisir, en un mot, se dénaturât. Aveugles Médecins, qui ont pris pour maladie, l'état naturel de l'homme! Lui défendre d'aimer & de desirer, c'est vouloir lui enlever son être. Nous dire de nous hair & de nous mépriser nousmêmes, c'est nous ôter le mobile le plus propre à nous porter à la vertu.

Malgré nos plaintes contre le sort, il est des heureux sur la terre. Nous y trouvons des Souverains, qui ont l'ambition de rendre les nations sortunées, des ames élevées qui encouragent le mérite, secourent l'indigence, des génies occupés du desir d'arracher l'admiration.

Le pauvre lui-même n'est pas exclus du bonheur. Il jouit, par ses desirs, plus que le riche, qui ne sait plus que souhaiter. Habitué au travail, il connoît les douceurs du repos. Il reçoit peu d'idées, connoît peu d'objets, a peu de desirs, &c. &c.

La somme des biens surpasse celle des maux. Nul n'est heureux en masse, mais l'est en détail. Il est peu de journées entiérement malheureuses dans le cours de notre vie. L'habitude rend nos peines plus légeres. La douleur suspendue est une jouisfance. Chaque besoin est un plaisir au moment où il se satisfait. L'absence du chagrin & de la maladie, est un état heureux dont nous jouissons sourdement, & sans nous en appercevoir. L'espérance nous aide à supporter nos maux; enfin, l'homme qui se dit le plus infortuné, ne voit pas arriver la mort fans effroi, à moins que le désespoir n'ait entiétement défiguré la nature à ses yeux. En même-temps que la nature nous

refuse tout bonheur, elle nous ouvre une porte pour sortir de la vie; resusons-nous d'y passer, c'est que nous trouvons encore du plaisir à exister.

Description and Addition in the Devindre



nu sold riord on the entrance my a

lap estador si con la laboración de la contraction del contraction de la contraction



## CHAPITRE XVII.

Origine de nos Idées sur la Divinité.

Le mal est nécessaire à l'homme. Sans le mal, il ne connoîtroit pas le bien; il ne jugeroit de rien, n'auroit point de choix, de volonté, de passion, de desirs, point de motifs pour rien aimer, ou rien craindre; il seroit un automate; il ne seroit plus un homme.

C'est le mal qu'il voit dans le monde, qui l'a fait songer à la Divinité. Une soule de maux, d'accidents, de maladies, des désastres, des ébranlements dans notre globe, des altérations, des inondations, des embrasements exciterent chez lui des frayeurs.

Quelles idées a-t-il pu se former de la cause irrésistible qui produisoit des essets si étendus? Il ne soupçonna pas la Nature d'être auteur du désordre qu'elle éprouvoit ellemême. Ce sut alors que ne voyant pas sur la terre des agents assez puissants pour opérer de tels essets, il leva les yeux au Ciel, où il supposa que résidoient des agents inconnus, dont l'inimitié détruisoit ici-bas sa sélicité.

L'idée de ces Agents si puissants sut toujours associée à celle de la terreur.

Nous ne jugeons jamais des objets que nous ignorons, que d'après ceux que nous connoissons. L'homme prête donc, d'après lui-même une volonté, de l'intelligence, du dessein, des projets, des passions, &c. à toute cause inconnne, qu'il sent agir en

lui. Sensible aux soumissions & aux présents, il les employe pour gagner la Divinité,

Le soin des offrandes sut consié aux vieillards; ces offrandes se faisoient avec appareil. L'appareil se conserva, devint coutume. C'est ainsi que se forma le Culte & le Sacerdoce,

Ces systèmes ont été modifiés par l'esprit humain, dont l'essence est de travailler sans relâche sur les objets inconnus, auxquels il commence toujours par attacher une très-grande importance, & qu'il n'ose ensuite jamais examiner de sang froid,

Par une suite de ces idées, la nature s'est trouvée dépouillée de tout pouvoir, L'homme ne peut concevoir que cette nature le fit fouffrir, si elle n'étoit mue par une puissance ennemie de son bonheur qui ait des raisons pour l'affliger & le punir.





#### CHAPITRE XVIII.

De la Mythologie & de la Théologie.

L A nature eut les premieres adorations des hommes. On ne leur en parla que par des allégories. On perfonnifioit toutes les parties de la nature. Delà un Saturne, un Jupiter, un Apollon, &c. Le Vulgaire ne devine pas que ce fut la nature, ses parties, ses opérations, qu'on avoit accablées d'allégories. Bientôt on ne reconnut plus la source où on avoit puisé ces Dieux. On sit de son énergie un Etre incompréhensible, qu'on appella le Moteur de la Nature. On la distingua ainsi d'elle-même, & elle ne sut plus regardée que comme une masse incapable d'agir.

Il a fallu revêtir cette force motrice de qualités. On ne voyoit point cet être, ou enfin un esprit, une intelligence, un être incorporel, c'est-à-dire une substance tout-à-fait dissérente de ce que nous connoissons. Les hommes ne pouvoient attacher à cet être que des idées empruntées d'eux-mê-mes. Tout ce qu'ils appellent en eux des perfections, sut le modele en petit des perfections divines.

On lui attribua donc une bonté, une sagesse, un pouvoir sans limites d'après ses bienfaits, d'après l'ordre qu'on crut voir régner dans la nature, d'après les effets merveilleux qu'il y opéroit.

julies avoient éte enveloppés dans les elet-

Mais d'un autre côté, comment ne pas lui attribuer de la malice, de l'imprudence, du caprice, à la vue des défordres & des maux dont ce monde est si souvent le théâtre? On crut trancher la difficulté, en lui créant des ennemis. Telle est l'origine des Anges rébelles. Malgré sa puissance, il ne put les réduire. On le suppose encore dans ce cas avec les hommes qui l'offensent.

Cependant, en croyant par-là indiquer la cause des miseres humaines, on ne pouvoit se dissimuler que souvent des hommes justes avoient été enveloppés dans les châtiments de Dieu.

est course lime history of cores fee

idées corrontées d'eux-mê-

On prétendit donc que l'homme ayant péché, Dieu pouvoit se venger sur les innocents; tout cela à l'exemple des Souverains iniques, dont les châtiments se proportionnent plus à la grandeur & à la puissance de l'offense, qu'à la grandeur & à la réalité de l'offense. Les plus méchants

des hommes ont donc servi de modele à Dieu, & le plus injuste des Gouvernements sut le modele de son administration divine.

Idees confused & extraordinaires de



Justician Le bien 62 le met American douc

minopes; out that convent cor; we'll

le regree, il cli argrandiverson bon &

On a discon et al ell salle is cuo des

maio a suo le che unem des mila es cel com

recess of homeon Ainth homeon to a cover

wor see this fact in the Charles now

estae avos francis politica autobes e atrette



## CHAPITRE XIX.

Idées confuses & extraordinaires de la Théologie.

Dieu, dit-on, est bon: mais Dieu est l'auteur de toutes choses; il faut donc lui attribuer tous les maux qui désolent l'espece humaine. Le bien & le mal supposent deux principes; ou il faut convenir que, si c'est le même, il est alternativement bon & méchant.

On nous dit qu'il est juste, & que ces maux sont le châtiment des injures qu'il a reçues des hommes. Ainsi l'homme a le pouvoir de faire souffrir son Dieu. Mais pour offenser quelqu'un, il faut des rapports entre lui & nous. Offenser quelqu'un, c'est lui faire éprouver un sentiment de douleur; & comment une soible créature qui a reçu de Dieu son être, peut-elle agir contre le gré d'une sorce irrésistible, qui ne consent jamais au désordre & au péché?

La justice suppose une disposition de rendre à chacun ce qui lui est dû; & on nous dit que Dieu ne nous doit rien, qu'il peut, sans blesser son équité, plonger l'ouvrage de ses mains dans l'abyme de la misere. Ces maux, dit-on, sont passagers, ils n'auront qu'un temps; mais il est donc injuste, au moins pour quelque temps. C'est pour le bien qu'il châtie ses amis; mais s'il est bon, peut-il les faire soussirir, même pour un temps? S'il sait tout, qu'a-t-il besoin d'éprouver ses favoris dont il n'a rien à craindre? S'il est tout-puissant, pourquoi

s'inquiéter des vains complots qu'on voudroit faire contre lui?

Ecomment une foible créature qui a recu

Quel est l'homme bon qui ne desirât de rendre heureux ses semblables? Pourquoi Dieu ne fait-il pas le bonheur des hommes? Aucun n'a lieu d'être satisfait de son sort... Que répond-on à tout cela? Les jugements de Dieu sont impénétrables. En ce cas, de quel droit veut-on en raisonner? Sur quel sondement leur attribuer une vertu qu'on ne peut pénétrer? Quelle idée se sormer d'une justice qui ne ressembla jamais à celle de l'homme?

Sa justice est balancée par sa clémence, sa miséricorde, & ses bontés; mais sa clémence est une dérogation à sa justice. S'il est immuable, peut-il y déroger un insutant?

infie, an moins pour qualque temps. C'est

Dieu a', dit-on, créé le monde pour sa propre gloire. Mais supérieur à tout, a-t-il rien à faire pour sa gloire? L'amour de la gloire n'est que le desir de donner à ses semblables. S'il est susceptible de l'amour de la gloire, pourquoi permet-il qu'on l'offense? Pour nous punir d'avoir abusé de ses graces. Mais pourquoi permet-il qu'on abuse de ses graces? ou pourquoi ces graces ne sont-elles pas suffisantes pour me faire agir selon ses vues? C'est qu'il t'a fait libre. Pourquoi m'a-t-il accordé une liberté dont il devoit savoir que j'abuserois?

C'est en conséquence de cette liberté, que la plupart des hommes seront punis éternellement des fautes commises en ce monde. Mais comment des supplices éternels pour un crime passager? Que dirions-nous d'un Roi qui puniroit sans sin un sujet qui,

dans l'ivresse, auroit passagérement blessé sa vanité, sans pourtant lui causer aucun préjudice réel, sur-tout après avoir pris soin lui-même de l'enivrer? Regarderions-nous comme tout-puissant, un Monarque, qui, à l'exception de quelques sideles sujets, souffriroit tous les jours que le reste méprisat ses loix, l'insultat, frustrat ses volontés?

On nous répond à cela que les qualités de Dieu sont si éminentes, si peu semblables aux nôtres, qu'elles n'ont aucun rapport avec ces mêmes qualités, quand elles se trouvent dans les hommes. Mais en ce cas, comment s'en former une idée? Pourquoi la Théologie prétend-elle les annoncer?

a pontandi ces graces n

Mais Dieu a parlé, & s'est lui-même fait connoître aux hommes. Quand, & à qui? Où sont ces divins Oracles? Dans des

des recueils absurdes & discordants. Jy trouve que le Dieu de la sagesse a parlé un langage obscur, insidieux, déraisonnable; que le Dieu de la bonté a été cruel & sanguinaire; que le Dieu de la justice a été injuste & partial, a ordonné l'iniquite; que le Dieu de miséricorde destina les plus affreux châtiments aux victimes de sa colere.

Les rapports entre les hommes & Dieu ne pourroient se fonder que sur des qualités morales. Si ces qualités ne sont pas connues des hommes, elles ne peuvent servir de modele à des hommes. Comment les imiter?

Point de proportions entre Dieu & les hommes. Cependant sans proportions, point de rapports. Si Dieu est incorporel, comment agit-il sur les corps? Comment des corps peuvent-ils agir sur lui, l'ofsenser,

vements de colere? Si le potier s'irrite contre le vase qu'il a formé, pour l'avoir mal formé, n'est-ce pas à lui-même qu'il devroit s'en prendre?

Si Dieu ne doit rien aux hommes, ceuxci ne lui doivent rien. Point de rapports qui ne soient réciproques; les devoirs sont fondés sur les besoins mutuels. Si Dieu n'a pas besoin d'eux, il ne peut leur rien devoir, & les hommes ne peuvent l'offenser. Son autorité n'est fondée que sur le bien qu'il fait aux hommes, & les devoirs de ceux-ci sur le bien qu'ils attendent de lui. S'il ne leur doit point ce bonheur, tous les rapports sont anéantis.

En supposant à Dieu toutes les vertus humaines dans un degré de perfection insinie, peut-on les allier avec ses attributs métaphysiques? Pur esprit, comment peutil agir comme l'homme, qui est un être corporel? Un pur esprit ne voit rien, n'entend ni nos prieres, ni nos cris, ne peut s'attendrir fur nos miseres, étant dépourvu des organes par lesquels le sentiment de la pitié peut s'exciter en nous. Immuable, fes dispositions ne peuvent changer. Il n'est point infini, si la nature entiere, sans être lui , peut exister conjointement avec lui. Il n'est point tout-puissant, s'il permet ou ne prévient pas le mal, & le désordre de ce monde. Il n'est point par-tout, s'il n'est point dans l'homme qui peche, ou s'il s'en retire au moment où il commet le péché.

La Révélation prouveroit la malice. Toute révélation suppose que Dieu a pu laisser manquer le genre humain pendant long-temps des connoissances nécessaires à son bonheur faite à un petit nombre, c'est une prédilection incompatible avec sa bonté. La révélation détruiroit son immutabilité, puisqu'elle supposeroit qu'il auroit fait dans un
temps ce qu'il n'a pas fait dans un autre.
D'ailleurs, qu'est-ce qu'une révélation mystérieuse, c'est-à-dire qui n'est pas faite pour
être entendue? N'y eût-il qu'un seul homme qui n'eût pu l'entendre, il n'en faudroit pas davantage pour établir l'injustice
de Dieu.



La Revelation prouvereit Landige, Toute

révélation importo que 13 iau al juliailler man-

quer le genre hanain nanda à long-temps

prévient pis le mal. Se le défordre de ce



### CHAPITRE XX.

Examen des Preuves de l'Existence de Dieu données par Clarke.

T Ous les hommes, dit-on, s'accordent sur l'existence d'un Dieu, & le cri de la nature suffit pour nous en convaincre : c'est une idée innée.

Ce qui prouve que l'idée d'un Dieu est une notion acquise, c'est la nature même de cette notion qui varie d'un siecle à l'autre, d'une contrée à une autre, d'un homme à un autre. La preuve que c'est une erreur, c'est que les hommes sont parvenus à persectionner toutes les sciences qui avoient un objet réel, & que la science de Dieu est restée par-tout au même point. Il n'est rien sur quoi les hommes soient aussi partagés.

S'il est vrai que chaque nation ait un culte, cela ne prouve point la réalité de cet être. L'universalité d'une opinion n'est point une preuve de sa vérité. Tout le monde n'a-t-il pas cru à la magie, aux revenants? Avant Copernic, n'a-t-on pas cru que la terre étoit immobile, & que le soleil tournoit autour d'elle?

L'idée de Dieu & de ses qualités n'a d'autre sondement que l'opinion de nos peres, insusée en nous par l'éducation, par une habitude contractée dès l'ensance, & sortissée par l'exemple & l'autorité. C'est ainsi que nous croyons que tout homme apporte au monde l'idée de la Divinité.

Nous tenons à ces idées, sans avoir ja-

mais pris la peine d'y réfléchir nous-mêmes.

per had be to the fire

Le Docteur Clarke passe pour avoir parlé de l'existence de Dieu, de la maniere la plus convaincante.

Ses propositions se réduisent à celles-ci:

- 1°. Quelque chose a existé de toute éternité. Oui, mais quelle est cette chose? Pourquoi n'est-ce pas plutôt la matiere qu'un pur esprit? Ce qui existe, suppose dès-lors même que l'existence lui est essentielle. Ce qui ne peut s'anéantir, existe nécessairement. Telle est la matiere. C'est donc elle qui a toujours existé.
- 2°. Un Etre indépendant & immuable a existé de toute éternité.

F iv

D'abord quel est cet Etre? Est-il indépendant de sa propre essence? Non: car il ne peut faire que les êtres qu'il produit, ou qu'il meut, agissent autrement que d'après les propriétés qu'il leur a données. D'ailleurs, un corps n'est dépendant d'un autre corps, que lorsqu'il lui doit son existence & sa façon d'agir. Ce n'est qu'à ce titre que la matiere pourroit être dépendante de lui. Or, si elle existe de toute éternité, elle ne peut devoir son existence à aucun être; & si elle en éternelle ou existante par elle-même, il est évident qu'en cette qualité, elle renferme en elle, dans fa nature, tout ce qu'il faut pour agir: donc la matiere, étant éternelle, n'a pas besoin d'un moteur.

Est-il immuable? Non; car un être immuable ne pourroit avoir des volontés, ni produire des actions successives. Or, si cet Etre a créé la matiere, ou enfanté l'univers, il su un temps où il voulut que cette matiere & cet univers existassent, & un autre où il avoit voulu le contraire; donc il n'est point immuable.

- 39. Cet Etre éternel, immuable & indépendant, existe par lui-même. Mais pourquoi la matiere, qui est indestructible, n'existeroit-elle pas par elle-même?
- 4°. L'essence de l'être-qui existe par lui-même, est incompréhensible. Oui; mais telle est aussi l'essence de la matiere. Du moins la voyons-nous, & sommes-nous moins à portée encore de concevoir la Divinité que nous ne pouvons saisir par aucun côté.
  - 50. L'être qui existe nécessairement par

lui-même, est nécessairement éternel. Mais la matiere auroit cela de commun avec lui. Pourquoi vouloir distinguer cet Etre de l'univers?

- 6°. L'être qui existe par lui-même doit être infini & présent par-tout. Infini, soit; mais rien ne nous dit que la matiere ne soit pas infinie. Pour présent par-tout, non. La matiere occupe au moins une portion de l'espace, & en doit exclure la Divinité.
- 7°. L'être existant nécessairement, est nécessairement unique. S'il n'y a rien hors d'un pareil être, il faut bien qu'il soit unique; mais peut-on nier l'existence de l'univers?
  - 8°. L'être existant par lui-même, est né-

essairement intelligent. Mais l'intelligence est une qualité humaine. Pour avoir de l'intelligence, il faut penser; pour penser, il faut avoir des idées, il faut avoir des sens; quand on a des sens, on est matériel; & quand on est matériel, on n'est point un pur esprit. Mais cet Etre, ce grand tout, a-t-il une intelligence particuliere qui le meuve? Pourquoi ne point accorder cette intelligence à la nature, puisqu'elle renferme des êtres intelligents?

9°. L'Etre existant par lui-même est un agent libre. Mais ne trouve-t-il pas des obstacles dans l'exécution de ses projets? Veut-il que le mal se fasse, ou ne peut-il l'empêcher? Dans ce cas, ou il n'est pas libre, ou il consent au péché. D'ailleurs, il ne peut agir qu'en conséquence des loix de son existence. Sa volonté est nécessitée

par la sagesse & les vues qu'on lui suppose. Il n'est donc pas libre.

tallingence, il taur peniera pouroparier, al

- 10°. La cause suprême de toutes choses possede une puissance infinie. Mais si l'homme est libre de pécher, que devient la puissance infinie de Dieu?
- 11°. L'Auteur de toutes choses doit nécesfairement être sage. Mais s'il est auteur de tout, il est celui de beaucoup d'actions que nous jugeons très-déraisonnables.
- ment posséder toutes les perfections morales. L'idée de perfection est une idée abstraite. Ce n'est que relativement à notre façon de voir, qu'une chose nous paroît parfaite. Nous paroît-il parfaitement bon, quand nous sommes blessés de ses ouvrages, &

forcés de nous plaindre des maux que nous éprouvons? L'est-il relativement à ses œuvres, quand nous voyons à côté de l'ordre le désordre le plus complet?

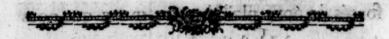
Examine de de la laires autres princes

Si l'on prétend que Dieu n'est rien de ce que l'homme peut connoître, si l'on n'en peut rien dire de positif, il est au moins permis de douter qu'il existe. S'il est incompréhensible, peut-on nous reprocher de ne l'avoir pas conçu?

On nous dit que le bon sens & la raifon suffisent pour nous convaincre de son existence. Mais on nous dit aussi que la raison est un guide insidele en ces matieres. D'ailleurs, la conviction n'est jamais que l'effet de l'évidence & de la démonstration.

Since ground, all and not 38 of our part

ele ent fi-mais on not all 5 common all



#### CHAPITRE XXI.

dre le délordre le plus complet ?

Examen de quelques autres preuves données de l'existence de Dieu.

O N nous oppose que d'une nécessité physique & aveugle qui seroit par-tout & toujours la même, il ne pourroit sortir aucune
variété dans les êtres; que la diversité que
nous voyons, ne peut venir que des idées
& de la volonté d'un être qui existe nécessairement.

Pourquoi cette diversité ne viendroit-elle pas de causes naturelles, d'une matiere agis-sante par elle-même, & dont le mouvement rapproche & combine les éléments variés & analogues ? Le pain ne vient-il pas de

la combinaison de la farine, du levain & de l'eau? Quant à la nécessité aveugle, c'est celle dont nous ignorons l'énergie.

tioned the letter

1-17

Mais, dit-on, ces mouvements réglés, cet ordre admirable qu'on voit régner dans l'univers, ces bienfaits dont les hommes font comblés, annoncent une sagesse, une intelligence, &c... Ces mouvements sont des suites des loix de la nature, bien réglés, selon nous, tant qu'ils nous sont utiles, mal quand ils ont cessé de l'être.

On prétend que les animaux sont une preuve d'une cause puissante de leur existence. L'accord admirable de leurs parties, &c.... Nous ne pouvons douter de la puissance de la nature. Mais sont-ils pour cela l'ouvrage d'un Dieu immuable. Ils s'alterent sans cesse, & finissent par se détruire.

Si ce Dieu ne peut faire autrement, il n'est ni libre, ni puissant; s'il change de volonté, il n'est pas immuable; s'il permet que des machines qu'il a rendues sensibles éprouvent de la douleur, il manque de bonté; s'il n'a pu rendre ses ouvrages plus solides, il manque d'habileté.

L'homme qui se croit le chef-d'œuvre de la nature, prouveroit l'incapacité ou la ma-lice de son Auteur prétendu. Sa machine est plus sujette au dérangement, que celle des êtres les plus grossiers. Qui est-ce qui n'aimeroit pas mieux être un animal, ou une pierre, lors de la perte d'un objet aimé? Ne vaudroit-il pas mieux être une masse inanimée, qu'un superstitieux tremblant sous le joug de son Dieu, & qui prévoit encore les tourments éternels d'une vie suture?

Est-il possible, dit-on, de concevoir l'univers, sans un ouvrier qui l'ait sormé, & qui veille à son ouvrage? Si l'on portoit une montre ou une statue à un sauvage qui n'en auroit jamais vu, il ne pourroit s'empêcher d'y reconnoître l'ouvrage d'un ouvrier habile.

- 1°. La nature est très-puissante & trèsindustrieuse; mais nous ne comprenons pas
  plus comment elle a pu produire une pierre, ou un métal, qu'une tête organisée comme celle de Newton. La nature peut tout;
  & dès qu'une chose existe, c'est une preuve
  qu'elle l'a pu faire. Ne concluons pas que les
  ouvrages de la nature qui nous étonnent le
  plus, ne lui appartiennent point.
- 2°. Le sauvage à qui on portera une montre, ou une statue, aura ou n'aura pas des

idées de l'industrie humaine. S'il en a, il jugera qu'elles peuvent être l'ouvrage d'un être
de son espece; s'il n'en a pas, il croira que
ce ne peut être l'ouvrage d'un homme.
Ainsi il attribuera ces essets étrangers à un
génie, à un esprit, c'est-à-dire à une sorce
inconnue, à qui il supposera un pouvoir que
n'ont point les êtres de son espece. Par-là
il ne prouvera rien, sinon qu'il ne sait pas
ce qu'un homme est capable de produire.

3°. Le sauvage ouvrant la montre, l'examinant, verra qu'elle ne peut être que l'ouvrage d'un homme. Il verra qu'il dissere des productions immédiates de la nature, à qui il n'a point vu produire des roues faites d'un metal poli. Il se gardera de penser qu'un ouvrage matériel soit l'esset d'une cause immatérielle. En voyant le monde, nous reconnoissons une cause matérielle des

phénomenes qui s'y passent, & cette cause, c'est la nature, dont l'énergie se montre à ceux qui l'étudient.

ter mot volde de fens', qui nimilique que

Qu'on ne dise pas que c'est-là attribuer tout à une cause aveugle, au concours fortuits des atômes, au hafard. Nous n'appellons causes aveugles, que celles que nous ne connoissons pas; fortuites, les effets dont nous ne connoissons point les causes. Nous attribuons au hasard, les effets dont nous ne voyons point la liaison nécessaire avec leurs causes. La nature n'est point une cause aveugle, n'agit point au hasard. Tout ce qu'elle produit, est nécessaire, & n'est jamais qu'une fuite de ses loix immuables. Il peut bien y avoir de l'ignorance de notre part : mais les mots Esprit, Dieu, Intelligence, ne remédieront point à cette ignorance; ils ne feront que la redoubler.

Cela sert de réponse à l'objection éternelle qu'on fait aux partisans de la nature, de tout attribuer au hasard. Le hasard est un mot vuide de sens, qui n'indique que l'ignorance de ceux qui l'employent. Un ouvrage régulier ne peut, dit-on, être dû aux combinaisons du hasard : jamais on ne parviendra à faire un Poeme tel que l'Iliade, avec des Lettres jettées & combinées au hasard. Non, sans doute : c'est la nature qui combine, d'après des loix certaines, une tête organifée de maniere à faire un Poëme. C'est la nature qui donne un cerveau. un tempérament , une imagination telle, qu'une tête comme celle d'Homere, placée dans les mêmes circonstances, produira nécessairement, & non au hasard, le Poeme de l'Iliade, à moins qu'on ne voulût nier que des causes, semblables en tout, dussent produire des effets parfaitement identiques.

Tout est effet des combinaisons de la nature. Ce que nous voyons de plus admirable dans ses productions, n'est qu'un esfet naturel de ses parties diversement arrangées.

mines & des Canfes finales.



times of the falorovidence of ferentials modifies

who a side in fagothe, do in justice a feet

fee de veix éternels? Pouvons-nous fuppo-

te de la fargera fois plan pour nous?

Value de nos prieses dera-tell que le feu

celle de brûnce a cuc da llevre, 200. spilan



# CHAPITRE XXII.

Du Déisme, du Système de l'Optimisme, & des Causes finales.

Quand Dieu existeroit, qu'en peut-il réfulter pour l'espece humaine, même en lui supposant de l'intelligence & des vues? Quel rapport un pareil être peut-il avoir avec nous? Les bons ou mauvais essets que nous imaginerons partir de sa toute-puissance & de sa providence, seront-ils moins des essets de sa sagesse, de sa justice, de ses décrets éternels? Pouvons-nous supposer qu'il changera son plan pour nous? Vaincu par nos prieres, sera-t-il que le seu cesse de brûler, que la sievre, &c. qu'un édifice qui tombe en ruine, ne nous écrase de sa chûte quand nous passerons à côté de lui? S'il est forcé de donner un libre cours aux événements que sa sagesse a préparés, que pouvons-nous lui demander? Nous serions des insensés de vouloir nous y opposer.

L'Enthousiaste heureux me dira: Pourquoi m'ôter un Dieu que je vois sous les traits d'un Souverain rempli de bonté, dont je suis le favori, qui s'occupe de mon bienêtre? Laissez-moi le remercier de ses bienfaits. Pourquoi, dira l'infortuné, m'ôter un Dieu, dont l'idée consolante tarit la source de mes pleurs?

Je leur répondrai, en leur demandant sur quoi ils fondent la bonté qu'ils lui attribuent? Est-il bienfaisant pour tous les hommes? Pour un heureux, combien d'infortunés! Combien de calamités pendant lesquelles il est sourd à nos prieres? Il faudra donc que chaque homme en juge d'apprès la façon particuliere dont il sera affecté, qu'il en juge même suivant les circonstances.

Les Enthousiastes de l'Optimisme semblent avoir renoncé au témoignage de leurs sens, pour trouver que tout est bien dans une nature, ou le bien est sans cesse accompagné de mal. C'est, dit-on, le but de tout. Mais le tout ne peut avoir de but; car s'il avoit un but, il ne seroir plus le tout.

L'Enthousiafte bearens soe den : Pour-

Dieu, continue-t-on, faura tirer avantage

Jo leur répondes, en leur d'anandant

pour nous, des maux qu'il nous laisse éprouver en ce monde. Mais qu'en sait-on? Comment croire que Dieu nous ayant si maltraités ici-bas, nous traitera mieux ailleurs? Quel bien réel peut-il résulter de ces stérilités, de ces samines qui désolent la terre? On est forcé d'imaginer une nouvelle vie, pour disculper la Divinité des maux qu'elle nous sait éprouver dans celle-ci.

Les uns supposent que Dieu, après avoir fait sortir la matiere du néant, l'a abandonnée pour toujours au mouvement qu'il lui a imprimé. Ils n'ont besoin d'un Dieu que pour enfanter la nature a cela fait, il vit dans une parfaite indissérence pour ses créatures. Mais ce Dieu est un être inutile aux hommes.

die d'une nature avangle , que d'un être

D'autres supposent des devoirs de l'homme envers son créateur. Quelques-uns imaginent qu'étant juste, il doit récompenser & punir. Ils sont un homme de leur Dieu. Mais ces attributs moraux se démentent à chaque instant, dès qu'on le suppose l'auteur de toutes choses, & par conséquent l'auteur du bien & du mal. Autant vautil tout croire.

Aimez-vous mieux, dira-t-on, dépendre d'une nature aveugle, que d'un être bon, sage & intelligent l'oquil au de l'in-

Mais 1º. notre intérêt ne décide point de la réalité des choses. 2º. Cet être si bon & si sage nous est présenté comme un tyran déraisonnable, & il seroit plus avantageux pour l'homme de dépendre d'une nature aveugle. 3º. La nature bien étudiée nous

fournit ce qu'il nous faut pour être heureux autant que notre essence le comporte. Elle nous apprend les moyens propres à notre bonheur.

Exemen des Aveneges qui réfellent
ven les Frommes de la notion de
le le réfellent de

A Moral of Morale, qui n'a pour objet que Momme, voulant se conserver, & vi-vant en société, n'a rien de communiavec ces systèmes. Il trouve en lui-même des motifs de modérer ses passions, de résister à ses penchants vicieux, de se rendre unle & char à des êtres de mil a un besoin con-



### CHAPITRE XXIII.

Examen des Avantages qui résultent pour les Hommes de la notion de la Divinité, ou de son influence sur la Morale, la Politique, les Sciences, le bonheur des nations & des individus.

D'Abord la Morale, qui n'a pour objet que l'homme, voulant se conserver, & vivant en société, n'a rien de commun avec ces systèmes. Il trouve en lui-même des motifs de modérer ses passions, de résister à ses penchants vicieux, de se rendre utile & cher à des êtres dont il a un besoin continuel.

D'un autre côté, ces systèmes qui nous peignent Dieu comme un tyran, ne peuvent nous le présenter pour modele de notre conduite. Il est jaloux, vindicatif, intéressé, &c. aussi la Religion divise-t-elle les hommes. Ils se disputent, se persécutent, &c., sans se reprocher les crimes qu'ils commettent pour la cause de Dieu.

Même esprit de vertige dans les cultes. On ne parle que de victimes, & le pur esprit des Chrétiens veut que, pour appaiser sa fureur, on égorge son propre Fils.

Il faut aux hommes une morale humaine, fondée sur la nature de l'homme, sur l'expérience, sur la raison.

Est-ce dans les Prêtres que nous trouverons des vertus bien réelles? Des hommes, si persuadés de l'existence de Dieu, en sontils moins amis de la débauche, de l'intempérance, &c.? A voir leur conduite, on croiroit qu'ils sont parfaitement détrompés de l'opinion d'un Dieu.

L'idée d'un Dieu vengeur & rénumérateur, en impose-t-elle plus à ces Princes qui fondent leur pouvoir sur la Divinité même? Sont-ce des Athées, que ces Monarques injustes & sans remords, qui portent la désolation avec eux? Ils attestent le nom de Dieu, prêts à violer leurs serments, dès que l'intérêt l'exigera.

Les mœurs des peuples en font-elles devenues meilleures? La Religion leur tint lieu de tout. Ses Ministres, contents de maintenir les dogmes & les usages utiles à

fondic' fur la nature de l'hornane, fur l'ox-

leurs intérêts, n'ont fait que multiplier des maximes gênantes, afin de mettre à profit les transgressions même de leurs esclaves. Monopole d'expiations, trasic des graces d'en-haut, &c. voilà ce qui sit la Religion. Les mots, dépourvus de sens, d'impiété, de sacrilege, de blasphême, d'hérésie, surent inventés. Ces crimes prétendus sont ceux que l'on punit avec le plus d'atrocité.

Que peut devenir la jeunesse sous de tels instituteurs? On empoisonne l'homme, dès l'enfance, de notions inintelligibles; on trouble son esprit par des fantômes; on lui rétrécit le génie par des dévotions machinales; on le prévient contre la raison & la vérité.

L'éducation religieuse forme-t-elle des

estherion:

and country remplifient les Villes. Ils reco-

citoyens, des peres de famille, des époux? La Religion y est mise au-dessus de tout. On dit au fanatique, qu'il vaut mieux obéir à Dieu qu'aux hommes. Il croit en conséquence pouvoir se révolter contre le Prince, abandonner sa semme, &c. toutes les sois qu'il s'agit des intérêts du Ciel.

Quels avantages les nations n'eussentelles pas retirés, si on eût dirigé l'éducation vers des sujets utiles! Quelles connoissances précieuses! &c. &c.

l'enfance, de notions interdigibles pon tron-

inventità. Ces esimes unbrendus fono ceux

Malgré l'éducation religieuse, que d'home mes vicieux, enchaînés par des habitudes criminelles! Malgré cet enser, dont l'idée seule fait trembler, des hommes dissolus & sans mœurs remplissent les Villes. Ils reculeroient d'horreur, si on leur montroit le moindre

moindre doute sur l'existence de Dieu. Au sortir de ce Temple où l'on vient de sacrisier, de débiter des oracles divins, d'épouvanter le crime au nom du Ciel, chacun
retourne à ses vices.

Et ces affassins, ces voleurs, à qui les loix arrachent la vie, sont-ce des incrédules, ou des Athées? Ces malheureux croyent en Dieu. On leur a toujours parlé de lui, des châtiments qu'il destine aux crimes. Mais un Dieu caché, & ses châtiments lointains ne peuvent empêcher des excès que des supplices présents & assurés sont incapables de prévenir.

Le même homme qui craindroit de faire le moindre crime en la présence d'un homme, se permet tout, quand il croit n'être vu que de son Dieu, tant l'idée de Dieu

en la la la consultat

entificate contre les passions des hom-

Le pere le plus religieux dans les avis qu'il donne à fon fils, lui parle-t-il toujours d'un Dieu vengeur? Sa fanté dérangée par la débauche, sa fortune délabrée par le jeu, les châtiments de la société, voilà les motifs qu'il employe.

L'art de gouvernerles hommes n'est point l'art de les tromper, de les tyranniser; confultons la raison, & nous montrerons à l'homme que, pour être heureux, il ne doit chercher qu'à conserver son bien-être & celui des autres; ce qui constitue la vertu.

Le même lormone qui craindroit de faire -melles idées de la Divinité font donc aussi inutiles que contraires, à la saine morale. El-les ne procurent pas plus d'avantages aux

Tociétés, qu'aux individus. Ceux qui s'occupent de ces fantômes, vivront dans des transes continuelles. Ils négligeront les objets les plus dignes de les intéresser, passeront leurs triftes jours à gémir, à prier, à expier. Ils croiront appaiser un Dieu colere, en se faisant tous les maux qu'ils pourront inventer. Quel fruit la société retire-t-elle des notions lugubres de ces pieux infenses? Ils font ou des milanthropes vinutiles au monde & nuisibles à eux-mêmes ou des fanatiques qui troublent les nations. Si guelques enthousialtes paisibles trouvent des confolations dans leurs idées religieufes ; il en est des millions , plus conséquents à leurs principes, qui font malheureux toute leur vice Sous in Dieu redoutable Jun dévot tranquille est un homme qui n'a point raifondés fur l'expérience & la caron. L'annol.

rale est faire pour être invariablement la



# CHAPITRE XXIV.

Les Notions théologiques ne peuvent être la base de la Morale. Parallele de la Morale théòlogique, & de la Morale naturelle. La Théologie nuit aux progrès de l'esprit humain.

C E ne sont point des opinions arbitraires & inconséquentes, des notions contradictoires, des spéculations abstraites & inintelligibles, qui peuvent servir de base à la science des mœurs. Ce sont des principes évidents, déduits de la nature de l'homme, fondés sur l'expérience & la raison. La morale est faite pour être invariablement la

même, & point du tout pour suivre les caprices de l'imagination, des passions, des intérêts de l'homme. Elle doit être stable & égale pour tous les individus, sans varier d'un pays & d'un temps à l'autre. C'est donc sur les sentiments universels, inhérents à notre nature, qu'il faut sonder la morale, qui n'est que la science des devoirs de l'homme vivant en société. En un mot, il lui faut donner pour base la nécessité des choses.

La Théologie a donc eu tort de penser que le besoin, le desir du bonheur, l'intérêt évident des sociétés & des individus seroient des motifs impuissants. En faisant découler la morale d'un Dieu, on la soumit aux passions des hommes; en voulant la sonder sur une chimere, on la sonda sur rien.

La moraleude ceo Dieu pipar les différences qu'en dui suppose partie d'home me la homme, d'une contrée à buné la tre, selon d'imagination adifférente de chas control à squa mib a squa mib reir

Ceft done in les fentiments univerfels, in-

Comparez la morale religieuse avec celle de la nature, elle la contredit à chaque instant. La nature invite l'homme à s'aimer, à se conserver, à augmenter incessamment la somme de son bonheur : la Religion sui ordonne d'aimer uniquement un Dieu redoutable, de se détester sui-même, de sacrifier à son idole essrapante les plassirs les plus doux de son cœur. La nature dit à l'homme de consulter sa raison, la Religion sui dit que cette raison est un guide insidele. La nature sui dit de chercher la vérité; la Religion, de sa craindre, & de ne rien examiner. La nature dit à l'homme d'évire examiner. La nature dit à l'homme d'évire examiner.

tre sociable, d'aimer ses semblables, la Religion lui dit de suir la société, de se détacher des créatures. La nature dit à l'époux d'être tendre; la Religion lui sait regarder le mariage comme un état de souillure & d'impersection. La nature dit au pervers de fuir son penchant honteux qui influeroit sur sa sélicité; la Religion, en lui désendant le crime, lui en promet l'expiation, en s'humiliant aux pieds de ses Ministres, par des sacrisices, des offrandes, des pratiques & des prieres.

L'esprit humain, aveuglé par la Théologie, n'a fait presqu'aucun pas en-avant. La Logique a été employée à prouver les contradictions les plus palpables. La Théologie a servi à donner aux Souverains des idées fausses de leurs droits, qu'elle leur dit tenir de Dieu. Les loix surent soumises au ca-

divine les querres, les farancs, n'éroit-il

prices de la Religion. Il ne fut permis à la Physique, à l'Histoire naturelle, à l'Anatomie, de rien voir qu'à travers les yeux de la superstition. Les faits les plus évidents furent rejettés & proscrits, dès qu'on ne put les faire cadrer avec les hypotheses de la Religion.

Est-ce résoudre une question dans la Physique, que de dire qu'un phénomene, un volcan, un déluge, sont des signes de la colere divine ? Au-lieu d'attribuer à la colere divine les guerres, les famines, n'étoit-il pas plus utile & plus vrai de montrer aux hommes que ces maux étoient dus à leur propre solie, à la tyrannie de leurs Princes? On auroit cherché alors dans une administration plus raisonnable, les moyens d'écarter de pareils sléaux. L'expérience ne devroit-elle pas avoir détrompé les

mortels des remedes furnaturels, des expiations, des prieres, des facrifices, des jeûnes, des processions, qui n'ont jamais rien produit pour eux?





#### CHIMAT PPI T ROE XXV.

tien produit pour eux

Que les Hommes ne peuvent jamais rien conclure des idées qu'on leur donne de la Divinité. De l'inconféquence & de l'inutilité de leur conduite à son égard.

En supposant une intelligence telle que la Théologie nous l'annonce, il faudra convenir que nul homme ne remplit les vues de la Providence. Dieu veut qu'on la connoisse, & les Théologiens eux-mêmes ne peuvent s'en faire une idée: mais en accordant qu'ils le connoissent; que son existence, son essence & ses attributs leur soient pleinement démontrés, le reste des hommes jouit-il du même avantage?

Peu d'hommes sont capables d'une méditation profonde & suivie. Le peuple, forcé de travailler pour vivre, réfléchit-il jamais? Les grands, les gens du monde, les femmes, les jeunes gens, occupés de leurs affaires, de leurs paffions, de leurs plaifirs, pensent aussi rarement que le vulgaire. Il n'est peut-être pas deux hommes sur cent mille, qui se soient demandé sérieusement ce qu'ils entendent par le mot Dieu, tandis qu'il est très-rare de trouver des personnes pour qui l'existence de Dieu soit un problême. Cependant la conviction suppose l'évidence, qui, feule, peut procurer la certitude. Où font donc les hommes convaincus de l'existence de Dieu? Ce n'est que fur parole, que des peuples entiers adorent le Dieu de leurs peres & de leurs Prêtres. L'autorité, la confiance & l'habitude leur tiennent lieu de conviction & de preuves.

Tout est sondé sur l'autorité, tout désend l'examen & le raisonnement.

de travailler pour vivre, réfidehireit jan aus? N'est-ce donc que pour des Prêtres & des inspirés, qu'est réservée la conviction de l'existence d'un Dieu, qu'on dit néanmoins si néceffaire au genre humain? Euxmêmes font-ils d'accord fur fon compte? Y a-t-il là-dessus une unanimité telle que nous la trouvons quand il s'agit des connoissances, des arts les plus futiles? Si Dieu veut être connu, chéri, remercié, que ne se montre-t-il à-toute la terre d'une façon moins équivoque, plus capable de nous convaincre que ces révélations qui semblent l'accuser de partialité? N'a-t-il donc pas d'autres moyens que les métamorphoses? Pourquoi fon nom, ses attributs, ses volontés n'ontils pas été écrits en caracteres également lifibles pour tous les hommes?

La Théologie, à force de qualités contradictoires, a mis son Dieu dans l'impossibilité d'agir. Quand il existeroit avec les attributs si discordants qu'on lui donne, on ne peut en rien conclure pour autoriser la conduite ou les cultes qu'on prescrit de lui rendre.

ndefinit, note therefore pur plus au-

Si infiniment bon, pourquoi le craindre? Si infiniment fage, de quoi nous inquiéter fur notre sort? S'il fait tout, pourquoi l'avertir de nos besoins, & le fatiguer par nos prieres? S'il est par-tout, pourquoi des temples? S'il est maître de tout, pourquoi des sacrifices & des offrandes? S'il est juste, comment croire qu'il punira ses créatures qu'il a remplies de soiblesse? Si sa grace fait tout en elles, pourquoi les récompenser? Si tout-puissant, comment l'offenser, comment lui résister? Si raisonnable, comment se met-

il a laissé la faculté de raisonner de Sidimmuable, comment prétendrions-nous faire changer ses décrets? Si inconcevable, pourquoi nous en vouloir former une idée à an

D'un autre côté, s'il est colere, vindicatif & méchant, nous n'en serons pas plus autorisés à lui adresser des vœux. Si c'est un tyran, comment l'aimer? comment aimer un maître qui donneroit à ses esclaves la liberté de l'offenser, asin de les trouver en désaut, & les punir avec la dernière bardant de l'aimer? S'il est tout-puissant, comment nous soulle les colere? S'il ne peut changer, comment échapper à notre destinée?

Ainsi, sous quelque point de vue que nous l'envisagions, nous n'avons ni culte à sui rendre, ni prieres à sui faire.

bonté, que pourroit éraindre un Athée vertueux, qui, croyant au moment de sa mort s'endormir pour toujours, se trouveroit en présence d'un Dieu qu'il auroit méconnu & négligé pendant sa vie? loquis au moment de sa mort négligé pendant sa vie? loquis au moment de sa mem au mégligé pendant sa vie? loquis au mem apprendant sa vie?

Dien! diroit-il, qui t'es rendu invistble, Etre inconcevable que je n'ai pu découvrir, pardonne si l'entendement borné que tu m'as donné, n'a pu te reconnoître! Pouvois-je, à l'aide de mes sens, découvrir ton essence spirituelle? Mon esprit, n'a pu plier sous l'autorité de quelques hommes qui se reconnoissoient aussi peu éclairés que moi, & qui ne s'accordoient entre eux que pour me crier de seur sacrisser la raison que tu m'avois donnée. Mais, ô Dieu, si tu chéris tes créatures, je les ai chéries comme

CHAPITRE

toi. Si la vertu te plaît, mon cœur l'a toujours honorée. J'ai consolé l'affligé. Je n'ai point dévoré la substance du pauvre. J'ai été juste, bon, sensible...

s'enderme pour une et le trouvereit en

Souvent, en dépit de tous les raisonnements, des dispositions momentanées ramenent l'homme aux préjugés de l'enfance. C'est sur-tout dans les maladies, aux approches de la mort. On tremble, parce que la machine est affoiblie. Le cerveau est incapable de faire ses fonctions; on déraisonne. Nos systèmes éprouvent les variations de notre corps.



ta mands donnée. A co., o Dieu e fi roché-

ris tes eréatures, le les til chéries comme

plar four Factorice de quelques hommes

CHAPITRE



## CHAPITRE XXVI.

Apologie des Sentiments contenus dans cet Ouvrage. De l'Impiété. Existet-il des Athées?

On frissonne au seul nom d'Athée; mais qu'est-ce donc qu'un Athée? Un homme qui détruit des chimeres nuisibles au genre-humain, pour ramener les hommes à la nature, à l'expérience, à la raison; qui n'a pas besoin de recourir à des puissances idéales, pour expliquer les opérations de la nature.

Suivant les Théologiens, il y a de la démence à supposer à la nature un mouve-

control of the state of the state of the state of

ment incompréhensible. Est-ce donc un délire de préférer le connu à l'inconnu, de consulter l'expérience, le témoignage de ses sens, de s'adresser à la raison, & de préférer ses oracles aux décisions de quelques sophistes qui avouent eux-mêmes ne rien comprendre au Dieu qu'ils annoncent?

En voyant le déchaînement qu'excitent chez eux les opinions des Athées, n'est-on pas en droit de se désier de la bonté de leur cause? Tyrans des esprits, ce sont eux qui dissament la Divinité, en disant qu'elle est cruelle, altérée du sang des malheureux. Ce sont eux qui sont les vrais impies. Etre impie, c'est insulter un Dieu qu'on croit; celui qui ne connoît point la Divinité, ne peut lui faire injure, ni par conséquent être appellé impie.

D'un autre côté, être pieux, c'est servis

la patrie, être utile à ses semblables, observer les loix de la nature. Un Athée peut donc être pieux, honnête & vertueux, quand sa conduite ne s'écartera pas de ces loix que la nature & la raison lui prescrivent.

l'athéisme, des hommes qui ont lieu d'espérer que l'état à venir sera pour eux un état de bonheur. C'est l'intérêt des passions, & la crainte des châtiments, qui, seuls, sont les Athées. Mais l'homme qui cherche à s'éclaircir, qui consulte sa raison, à qui cette raison imprime les idées de toutes les vertus, n'est pas celui qu'on doit supposer dans le cas de renoncer plus qu'un autre à une vie suture, & d'en craindre les châtiments.

Il est vrai que les Athées sont rares, parce que l'enthousiasme a ébloui les esprits. & que l'erreur a fait de tels progrès, que peu d'hommes ont le courage de vouloir se détromper. Cependant, si, par Athées, on entend des hommes guidés par l'expérience & le témoignage de leurs sens, qui ne voyent dans la nature que ce qui s'y trouve réellement; si, par Athées, on entend des Phyficiens, qui, sans reçourir à une force chimérique, croyent pouvoir tout expliquer par les loix du mouvement; si, par Athées, on entend des gens qui ne favent ce que c'est qu'un esprit, qui rejettent un fantôme, dont les qualités disparates ne peuvent que troubler le genre humain, il n'est pas douteux qu'il existe bien des Athées, & qu'il y en auroit davantage, si les lumieres de la faine phyfique & de la droite raison étoient plus répandues.

Un Athée est un homme qui ne croit pas l'existence d'un Dieu. Or, personne ne peut être sûr de l'existence d'un être qu'il ne conçoit pas, & que l'on dit réunir des qualités incompatibles. Dans ce sens, bien des Théologiens seroient Athées, ainsi que tous ces peuples crédules, qui, sur parole, se mettent à genoux devant un être dont ils n'ont d'autre idée que celle qui leur est donnnée par des gens qui avouent n'y rien comprendre eux-mêmes.



mornos, il ne sentutira pas qu'ils (anciany,

il pent étre inconfequent à les mincipes;

realis le Philotopha attendede a cal pas fi te-



## CHAPITRE XXVII.

L'Athéisme est-il compatible avec la Morale?

SI l'Athée nie l'existence de Dieu, il ne, peut nier son existence propre, ni celle des êtres semblables à lui. Il ne peut douter des rapports qui subsistent entre eux, ni de la nécessité des devoirs qui découlent de ces rapports. Il ne peut donc douter des principes de la morale, qui n'est que la science des rapports subsistants entre les êtres vivants en sociétés. S'il paroît oublier ses principes moraux, il ne s'ensuivra pas qu'ils sont faux. Il peut être inconséquent à ses principes; mais le Philosophe incrédule n'est pas si re-

doutable qu'un Prêtre enthousiaste. Croit-on qu'un Athée, parce qu'il ne craint pas la vengeance de Dieu, se permettra tous les excès les plus nuisibles à lui-même, & les plus dignes de châtiments?

Seroit-on plus heureux sous un Tyran qui croiroit en Dieu, combleroit les Prêtres de présents, & s'humilieroit à leurs pieds, que sous un Tyran qui seroit Athée? Au moins n'y auroit-il pas à craindre des vexations religieuses; au moins ce nom de Dieu, dont le Monarque se sert pour donner un éclat divin à sa personne, ne pourroit-il pas servir d'excuse aux persécutions du Tyran: au moins n'auroit-il pas l'espérance de l'expiation de ses crimes, que lui promet la Religion.

Il y eut beaucoup d'inconvénients à faire I iv dépendre la morale de l'existence d'un Dieu. Des ames corrompues venant à découvrir la fausseté de ces suppositions, crurent que la vertu comme les Dieux n'étoient qu'une chimere, & qu'il n'y avoit point en ce monde de raison pour la pratiquer. Cependant c'est comme êtres vivants en société, que la morale nous oblige. Soit qu'il existe un Dieu, ou non, nos devoirs seront les mêmes.

Sí donc il s'est trouvé des Athées qui ont mé la distinction du bien & du mal, c'est qu'ils n'ont pas raisonné. Elle est sondée sur la nature de l'homme, qui oblige à chercher le bien-être, & à suir la douleur. Demandez à un homme assez insensé pour nier la dissérence du vice & de la vertu, s'il lui seroit égal d'être battu, volé, calomnié, trahi, insulté; sa réponse vous prou-

noins n'y auroit-il pas a cramdre des vexa-

vera qu'il met de la différence entre les actions des hommes, & que la distinction du bien ou du mal ne dépend ni des conventions des hommes, ni des idées qu'on peut avoir de la Divinité, ni des récompenses ou châtiments d'une autre vie.

of a couldn't veries regules. Of a la

Un Athée qui ne connoît que son existence actuelle, doit au moins desirer de la voir heureuse. L'athéisme, dit Bacon, rend l'homme plus prévoyant sur lui-même, comme ne voyant rien au-delà des bornes de cette vie. Les hommes habitués à méditer & à faire leur plaisir de l'étude, ne sont pas des citoyens dangereux.

Des gens détrompés de la Religion prétendent qu'elle est nécessaire au peuple, qui, sans cela, ne pourroit être contenu.

où la fanc (brien : (conore par-

Mais la Religion influe-t-elle sur les mœurs du peuple, d'une maniere vraiment utile? Elle l'afservit sans le rendre meilleur; elle en fait des stupides, qui ne connoissent d'autre vertu qu'une aveugle soumission à des pratiques suitles auxquelles ils attachent bien plus de prix qu'aux vertus réelles, & à la morale qu'on ne leur a jamais fait connoître. Des enfants ignorants ne sont intimidés que pour quelques instants par des terreurs imaginaires. C'est en montrant la vérité, qu'on peut faire connoître le prix de la vertu, & les motifs de la suivre.

On ne trouve gueres des Athées que dans les nations où la superstition, secondée par l'autorité souveraine, fait sentir la pesanteur de son joug, & abuse impudemment de son pouvoir illimité. L'oppression donne du res-

faire four plaise de l'étade, au tout ses

fort à l'ame; elle force d'examiner de près la fource de ses maux. Le malheur est un aiguillon puissant qui tourne les esprits du côté de la vérité.



sammer de près



## CHAPITRE XXVIII.

Des Motifs qui portent à l'Athéisme. Ce système peut-il être dangereux? Peut-il être embrassépar le vulgaire?

On demande quel intérêt ont les hommes, de ne point admettre un Dieu? Mais les tyrannies, les perfécutions exercées en son nom, l'esclavage où nous tiennent les Prêtres, ne sont-ils pas des motifs assez sorts pour déterminer à l'examen des titres d'un être qui fait tant de mal aux hommes? Est-il un motif plus grand, que cette crainte importune que fait naître l'idée d'un Dieu, qui s'irrite de nos pensées les plus secretes, qu'on peut offenser sans le savoir, à qui

on n'est jamais sûr de plaire, qui nous permet des penchants malheureux pour nous en punir, qui vengera sans terme les délits d'un moment?

Le Déiste nous dira qu'il n'est point tel que la superstition nous le dépeint; mais cette supposition ne prouve point son existence. D'ailleurs, si le Dieu des superstitieux est révoltant, celui du Théiste sera toujours un être contradictoire & impossible.

Le superstitieux, quand il a un cœur dépravé, trouve dans sa Religion même mille prétextes de plus que l'Athée pour nuire à l'espece humaine. Celui-ci n'a pas le manteau du zele pour couvrir sa vengeance, ses sureurs.

Jamais un Athée de bon sens ne croira

que les actions de cruauté auxquelles la Religion a donné lieu, puissent être justifiées. Si l'Athée est un pervers, il sait du moins qu'il fait mal. Ni son Dieu, ni ses Prêtres, ne lui persuaderont qu'il fait bien.

On nous dit que la conduite indécente & criminelle des Prêtres ne prouve rien contre la Religion; mais on en peut dire autant d'un Athée, qui peut avoir une morale bonne avec une conduite déréglée. On nous dit que l'athéisme fait disparoître la sainteté des serments; mais le parjure n'est pas rare dans les nations religieuses, ni dans les personnes qui se vantent le plus de croire en Dieu. Les Rois les plus religieux observent-ils leurs engagements? La Religion elle-même ne les en dispense-elles pas souvent, sur-tout quand il s'agit de ses intérêts sacrés? Les frippons de tous états reculent-

ils quand il faut attester le nom de Dieu? A quoi servent donc les serments? C'est une vaine formalité, qui n'impose point aux scélérats, & n'ajoute rien aux engagements des ames honnêtes.

On a demandé s'il y avoit une nation qui n'eût aucune idée de Dieu, & si un peuple composé d'Athées pourroit subsister?

L'homme, en qualité d'animal craintif & ignorant, devient nécessairement superstitieux dans ses malheurs. Ou il se fait un Dieu pour lui-même, ou il admet celui que d'autres veulent lui donner; mais de l'existence de ses Dieux, le sauvage ne tire pas les mêmes inductions que l'homme raisonnable. Un peuple sauvage se contente d'un culte grossier, sans raisonner sur ses Divinités. Ce n'est que chez les nations policées, que les hommes subtilisent leurs notions.

regiment. Sen ajon tracin autre. Alemanica

Il n'est pas douteux qu'une société nombreuse, qui n'auroit ni Religion, ni Morale, ni Gouvernement, ni Loix, ni principes, ne pourroit se soutenir, qu'elle ne seroit que rapprocher des êtres disposés à se nuire. Mais avec toutes les Religions du monde, les sociétés humaines ne sont-elles pas àpeu-près dans cet état. Une société d'Athées gouvernée par de bonnes loix, invitée à la vertu par des récompenses, détournée du crime par des châtiments, seroit plus vertueuse que ces sociétés religieuses où tout conspire à ennuyer l'esprit, & à corrompre le cœur.

On ne peut espérer d'ôter à tout un peuple ple ses idées religieuses, parce qu'elles lui sont inculquées dès la plus tendre enfance. Mais le vulgaire peut tirer à la longue les fruits des travaux dont il n'a pas d'idées. L'athéisme ayant la vérité pour lui, il peut s'insinuer dans les esprits, & leur devenir familier, &c.





## CHAPITRE XXIX.

Abrégé du Code de la Nature.

O Vous, dit la Nature, qui, d'après l'impulsion que je vous donne, tendez vers le bonheur dans chaque instant de votre durée, ne résistez point à ma loi souveraine. Travaillez à votre félicité, jouissez sans crainte, soyez heureux.

O superstitieux, reviens à la nature; elle te consolera, elle chassera de ton cœur ces craintes qui t'accablent. Cesse de contempler l'avenir, vis pour toi, pour tes semblables. J'approuve tes plaisirs, lorsque, sans te nuire à toi-même, ils ne seront point su-

nestes à tes freres, que j'ai rendu nécessaires à ton propre bonheur.

Que l'humanité t'intéresse au sort de ton semblable. Songe qu'il peut un jour t'accabler ainsi que lui. Essuye les pleurs de l'innocence opprimée, de la vertu dans la détresse. Que la douce chaleur de l'amitié, l'estime d'une compagne chérie, te fasse oublier les peines de la vie.

Sois juste, parce que l'équité est le soutien du genre humain. Sois bon, parce que la bonté enchaîne tous les cœurs. Sois indulgent, parce que, soible toi-même, tu vis avec des êtres aussi soibles que toi. Sois doux, parce que la douceur attire l'affection. Sois reconnoissant, parce que la reconnoissance alimente & nourrit la bonté. Sois modeste, parce que l'orgueil révolte des êtres parce que la vengeance éternise les haines. Fais du bien à celui qui t'outrage, afin de te montrer plus grand que lui, & de t'en faire un ami. Sois retenu, tempéré, chaste, parce que la volupté, l'intempérance & les excès détruisent ton être, & te rendront méprisable.

Sois citoyen, parce que ta patrie est nécessaire à ta sûreté, à tes plaisirs, à ton bienêtre: sois sûr que l'homme qui fait des heureux, ne peut être lui-même malheureux. En te conduisant ainsi, tu rentreras toujours avec plaisir en toi-même. Tu ne trouveras au sond de ton cœur ni honte, ni terreurs, ni remords. Si le Ciel s'occupoit de toi, il seroit content de ta conduite, quand la terre en est contente.

C'est moi qui punis plus surement que les

Dieux, les crimes de la terre. Le méchant peut échapper aux loix des hommes, jamais aux miennes. Si tu te livres à l'intempérance, les hommes ne te puniront pas; mais je te punirai, en abrégeant tes jours. Si tu es vicieux, tes habitudes funestes retomberont sur ta tête. Ces Princes, que leur puiffance met au-dessus des loix humaines, sont forcés de frémir sous les miennes. C'est moi qui les châtie, qui les remplis de soupcons, de terreurs. Descends au fond des cœurs de ces criminels, dont le visage content couvre une ame déchirée. Vois l'avare gémir exténué sur l'inutile trésor, qu'aux dépens de lui-même, il a pris soin d'amasfer. Vois le voluptueux si gai, gémir secrétement sur une fanté prodiguée; la division & la haine régner entre ces époux adulteres; le menteur, privé de toute confiance; l'imposteur, trembler au seul nom de

la vérité; le cœur flétri de l'envieux, qui feche du bonheur des autres; le cœur glacé de l'ingrat, que nul bienfait ne rechauffe; l'ame de fer de ce monstre, que les soupirs de l'infortuné ne peuvent amollir; ce vindicatif, qui se nourrit de fiel & de serpents, & qui, dans ses fureurs, se dévore lui-même. Porte envie, si tu l'oses, au sommeil de l'homicide, du juge inique, de l'oppresseur, dont la couche est infestée par les torches des furies. Mais non, l'humanité te fait partager leurs tourments mérités. Si tu te compares à eux, tu t'applaudis de retrouver toujours la paix dans ton cœur. Enfin, vois accomplir fur eux & fur toi le décret du destin, qui veut que le crime se punisse lui-même, & que la vertu ne soit jamais privée de récompense.

FIN. B



## TABLE

| DES CHAPIT                                                                                     | RES.               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| CHAPITRE                                                                                       | I.                 |
| DE la Nature,                                                                                  | Page z             |
| CHAP. II. Du Mouvement, &                                                                      | de son Ori-        |
| gine,                                                                                          | 4                  |
| CHAP. III. De la Matiere, & de vements,                                                        | de ses Mou-<br>8   |
| CHAP. IV. Des Loix du Mour<br>munes à tous les êtres. De l'A<br>de la Répulsion; de la Force d | inertie, de        |
| la Nécessité,                                                                                  | 20                 |
| CHAP. V. De l'Ordre, du De l'Intelligence, du Hasard,                                          | ésordre , de<br>13 |
| CHAP. VI. De l'Homme, de sa                                                                    |                    |
| en homme moral & en homme p                                                                    |                    |
| fon origina                                                                                    | 16                 |

| CHAP. VII. De l'Ame & de J                                                                                                                                     | a Spiritua-                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| lué,                                                                                                                                                           | 19                                         |
| CHAP. VIII. Des Facultés int<br>Toutes sont dérivées de la Facult                                                                                              |                                            |
| CHAP. IX. De la diversué des la tellectuelles. Elles dépendent des fiques, ainsi que leurs qualité Principes naturels de la Sociabil Morale & de la Politique, | caufes phy-<br>ls morales.<br>lité , de la |
| CHAP. X. Notre ame ne tire por<br>d'elle-même. Il n'y a point d'idée                                                                                           |                                            |
| CHAP. XI. Du Système de la l'homme,                                                                                                                            | Liberté de                                 |
| CHAP. XII. Examen de l'opinion tend que le Système du fatalisme gereux,                                                                                        |                                            |
| CHAP. XIII. De l'immortalité du Dogme de la vie future, & d                                                                                                    |                                            |
| de la mort,                                                                                                                                                    | 40                                         |

- CHAP. XIV. L'éducation, la morale & les loix suffisent pour contenir les hommes. Du desir de l'immortalité; du Suicide, 47
- CHAP. XV. Des intérêts des hommes, ou des idées qu'ils se font du bonheur. L'homme ne peut être heureux sans la vertu, 53
- CHAP. XVI. Les erreurs des hommes sur ce qui constitue le bonheur, sont la vraie source de leurs maux. Des vains remedes qu'on leur a voulu appliquer, 57
- CHAP. XVII. Origine de nos idées sur la Divinité, 64
- CHAP. XVIII. De la Mythologie & de la Théologie, 68
- CHAP. XIX. Idées confuses & extraordinaires de la Théologie, 72
- CHAP. XX. Examen des Preuves de l'exiftence de Dieu données par Clarke, 82
- CHAP. XXI. Examen de quelques autres preuves données de l'existence de Dieu, 90

- CHAP. XXII. Du Déisme, du système de l'Optimisme, & des causes finales, 98
- CHAP. XXIII. Examen des avantages qui réfultent pour les hommes de la notion de la Divinité, ou de son influence sur la morale, la politique, les sciences, le bonheur des nations & des individus.
- CHAP. XXIV. Les notions théologiques ne peuvent être la base de la morale. Parallele de la morale théologique, & de la morale naturelle. La Théologie nuit aux progrès de l'esprit humain,
- CHAP. XXV. Que les hommes ne peuvent jamais rien conclure des idées qu'on leur donne de la Divinité. De l'inconséquence & de l'inutilité de leur conduite à son égard,
- CHAP. XXVI. Apologie des sentiments contenus dans cet Ouvrage. De l'Impiété. Existe-t-il des Athées? 125

| C | HA | P. 3 | X | VII. | L'A | héisme | est-il | compati- |
|---|----|------|---|------|-----|--------|--------|----------|
|   | -  | avec |   |      | -   |        |        | 230      |

CHAP. XXVIII. Des motifs qui portent de l'Atheisme. Ce système peut-il être dangereux? Peut-il être embrassé par le vulgaire?

CHAP. XXIX. Abrègé du Code de la Nature,

Fin de la Table:

A Rest. ELEAST XXVII. TEXTINGSON CONTRACTOR Samuel Samp CS1 ... se Navill De maijs qui aread i water to the state of the state in the second second second older of the seller